
 

JIMU: Jurnal Ilmiah Multi Disiplin 
Vol. 04, No. 01, Tahun 2025, Hal.2633-2644, ISSN: 3031-9498 (Online)  
 

2633 |Jurnal Ilmiah Multi Disiplin (JIMU) 

 

Nasionalisme, Kebangsaan, dan Kewarganegaraan; Komunitas 

Terbayang, dan Pergulatan Islam-Nasionalisme dalam Sistem 

Negara-Bangsa di Indonesia  

 
Muhammad Nasrulloh Allutfhi1, Mohamad Rizky Djaba2 

1Mahasiswa Magister Aqidah dan Filsafat Islam, Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga 

2Mukti Ali Institute Yogyakarta 

E-mail: muhammadnasrullah@gmail.com1, rizky22dj@gmail.com2  

 

Article Info  ABSTRACT  

Article history: 

Received December 12, 2025 

Revised December 18, 2025 

Accepted December 23, 2025 

 This study explores the dynamics of nationalism, nationhood, and 

citizenship within the framework of the nation-state system, 

particularly in the context of Muslim societies and Indonesia. 

Employing a qualitative approach through library research, it 

examines the perspectives of both Muslim and Western scholars on 

these concepts, as well as how Muslims negotiate their identities amid 

the pressures of nationalism and secularism. Nationalism is 

understood as a social construct that shapes collective identity through 

state institutions, symbols, and historical narratives. In the Islamic 

world, nationalism generates tensions between loyalty to the state and 

to the ummah. In Indonesia, nationalism emerged as a response to 

colonialism and evolved into an inclusive unifying force. The ongoing 

dialogue between Islam and nationalism reflects efforts to reconcile 

religious and national identities. Benedict Anderson’s theory of 

“Imagined Communities” is employed to analyze how national and 

Islamic identities are constructed and intersect within Indonesia’s 

socio-political space. This study underscores the importance of 

constructing an inclusive and just national narrative capable of 

embracing identity diversity in modern society. 

 

Keywords: 

Nationalism, Islam, Nation-

State System, Imagined 

Community, Indonesia 

This is an open access article under the CC BY-SA license.  

 
Article Info  ABSTRAK 

Article history: 

Received December 12, 2025 

Revised December 18, 2025 

Accepted December 23, 2025 

 

 Penelitian ini mengkaji dinamika nasionalisme, kebangsaan, dan 

kewarganegaraan dalam kerangka sistem negara-bangsa (nation-state), 

khususnya dalam konteks masyarakat Muslim dan Indonesia. Dengan 

menggunakan pendekatan kualitatif melalui studi pustaka, penelitian 

ini menelaah pemikiran para cendekiawan Muslim dan Barat mengenai 

konsep-konsep tersebut, serta bagaimana umat Islam menegosiasikan 

identitas mereka di tengah tekanan nasionalisme dan sekularisme. 

Nasionalisme dipahami sebagai konstruksi sosial yang membentuk 

identitas kolektif melalui institusi negara, simbol, dan narasi sejarah. 

Dalam dunia Islam, nasionalisme menimbulkan ketegangan antara 

loyalitas terhadap negara dan ummah. Di Indonesia, nasionalisme 

berkembang sebagai respons terhadap kolonialisme dan menjadi 

kekuatan pemersatu yang inklusif. Dialog antara Islam dan 

nasionalisme terus berlangsung, mencerminkan upaya mencari titik 

temu antara identitas keagamaan dan kebangsaan. Teori “Imagined 

Communities” dari Benedict Anderson digunakan untuk memahami 

bagaimana identitas nasional dan keislaman dikonstruksi dan 

dipertemukan dalam ruang sosial-politik Indonesia. Penelitian ini 

menekankan pentingnya membangun narasi kebangsaan yang inklusif 

Kata Kunci: 

Nasionalisme, Islam, Nation-

State System, Imagined 

Community, Indonesia 

mailto:muhammadnasrullah@gmail.com
mailto:rizky22dj@gmail.com
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


 

JIMU: Jurnal Ilmiah Multi Disiplin 
Vol. 04, No. 01, Tahun 2025, Hal.2633-2644, ISSN: 3031-9498 (Online)  
 

2634 |Jurnal Ilmiah Multi Disiplin (JIMU) 

 

dan adil agar mampu merangkul keragaman identitas dalam 

masyarakat modern. 

This is an open access article under the CC BY-SA license.  

 
Corresponding Author: 

Muhammad Nasrulloh Allutfhi  

Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga 

E-mail: muhammadnasrullah@gmail.com   

 

 

PENDAHULUAN 

 

Identitas dalam bentuk sosial maupun nasional terbentuk melalui konstruksi batas-batas 

sosial yang dilekatkan pada wilayah teritorial suatu komunitas. Proses ini mencerminkan 

bagaimana komunitas membentuk rasa kebersamaan dan perbedaan melalui pengakuan 

terhadap ruang dan simbol-simbol kolektif. Dalam konteks ini, studi mengenai identitas politik 

dan sosial tidak dapat dilepaskan dari pemahaman terhadap struktur negara modern yang 

dikenal sebagai sistem negara-bangsa (The Nation- State System).1 

Sistem Negara-bangsa ini kemudian memainkan peran penting dalam membentuk 

identitas kolektif melalui institusi-institusi formal, kebijakan publik, serta narasi sejarah yang 

dikembangkan secara nasional.2 Negara dalam kerangka sistem ini menuntut loyalitas utama 

dan eksklusif dari setiap warganya, menggantikan bentuk-bentuk kesetiaan tradisional seperti 

agama atau komunitas lokal. Fenomena ini menunjukkan bahwa nasionalisme telah mengambil 

alih peran agama sebagai prinsip utama yang mengatur kehidupan sosial dan intelektual 

masyarakat. Nasionalisme tidak hanya menjadi ideologi politik, tetapi juga menjadi fondasi 

kultural yang menyatukan dan mengarahkan perilaku kolektif dalam masyarakat modern. 

Soper dan Fetzer pernah mengungkapkan kondisi tersebut sebagai berikut: “nationalism takes 

the place of religion as the principle of governing all social and intellectual life.”3 

Nasionalisme dalam sistem negara-bangsa modern tidak dapat dipungkiri telah menjadi 

kekuatan dominan dalam membentuk identitas kolektif masyarakat. Negara menuntut loyalitas 

penuh dari warganya dan menetapkan batas-batas sosial yang menentukan siapa yang termasuk 

dalam komunitas nasional dan siapa yang berada di luar batas tersebut. Dalam konteks ini, 

kelompok minoritas sering kali menjadi pihak yang paling rentan.  

Sejarah turut mencatat bahwa nasionalisme alih-alih menjadi kekuatan pemersatu, 

justru kerap bersifat eksklusif dan destruktif terhadap kelompok yang tidak sesuai dengan 

identitas nasional yang dominan.4 Naqvi menambahkan bahwa nasionalisme mendorong 

lahirnya sekularisme, yang kemudian mengubah definisi minoritas dari berbasis agama 

 
1 Darussalam, M. F., & Alamsyah, M. S. (2022). RELEVANSI IDENTITAS AGAMA DI TENGAH 

DOMINASI IDENTITAS NEGARA-BANGSA. Indonesian Journal of International Relations, 6(1), 1-20. 
2 Supratikno, A. (2023). Politik Identitas Dikaji Dari Perspektif Sosio-Historis Pembentukan Identitas 

Nasional Indonesia:-. Jurnal Sosiologi Agama dan Teologi Indonesia, 1(1), 1-22. 
3 Shortle, A. F. (2020). Religion and Nationalism in Global Perspective. By J. Christopher Soper and Joel 

S. Fetzer. Cambridge: Cambridge University Press, 2018. x+ 267 pp. 29.99 paper. Politics and Religion, 13(2), 

436-438. 
4 ATAMAN, M. (2010). CHAPTER THREE DIFFERENT PARADIGMS: THE NATION-STATE 

SYSTEM AND ISLAM MUHITTIN ATAMAN. Iran and the World: Some Contemporary Developments, 15. 

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:muhammadnasrullah@gmail.com


 

JIMU: Jurnal Ilmiah Multi Disiplin 
Vol. 04, No. 01, Tahun 2025, Hal.2633-2644, ISSN: 3031-9498 (Online)  
 

2635 |Jurnal Ilmiah Multi Disiplin (JIMU) 

 

menjadi berbasis ras, ideologi politik, atau wilayah tertentu.5 Peristiwa seperti pengusiran 

jamaah Ahmadiyah  dan larangan pembangunan rumah ibadah merupakan contoh kecil yang 

terjadi di tanah air. Sedangkan dalam skala global, peristiwa Rohingya di Myanmar, 

Islamophobia di Eropa dan Amerika, tindakan Rasisme terhadap keturunan Afrika, dan 

kekerasan berbasis gender masih terus terjadi dan belum menemui penyelesaian. 

Dalam dunia Islam, perdebatan antara Islam dan nasionalisme menjadi wacana politik 

yang sangat penting, terutama pada dekade awal abad ke-20.6 Umat Islam menghadapi 

tantangan besar dalam menyesuaikan konsep politik Islam dengan gagasan kebangsaan dan 

kewarganegaraan yang dibawa oleh sistem negara-bangsa. Penerimaan terhadap nasionalisme 

oleh sebagian kalangan Muslim merupakan strategi untuk mempertahankan nilai-nilai Islam 

dalam kerangka negara modern. Namun, pada akhir abad ke-20, muncul pertentangan tajam 

antara nasionalisme sekuler yang memisahkan agama dari negara dan nasionalisme Islam yang 

menjadikan Islam sebagai dasar identitas politik dan sosial.7 

Ketegangan ini semakin kompleks dalam konteks negara-bangsa Muslim, di mana 

batas-batas sosial yang ditetapkan negara turut memengaruhi cara warga Muslim memahami 

identitas mereka. Masyarakat Muslim dihadapkan pada dilema antara loyalitas terhadap negara 

atau terhadap ummah, yaitu komunitas global umat Islam.8 Meskipun sistem nation-state telah 

mengakar kuat di banyak negara mayoritas Muslim, belum ada identitas nasional yang mampu 

sepenuhnya menggantikan identitas keislaman. Dalam beberapa dekade terakhir, muncul 

kebangkitan gerakan sosial dan politik Islam yang menunjukkan bahwa umat Muslim mulai 

kembali menegaskan identitas mereka sebagai bagian dari ummah, sebagai respons terhadap 

keterbatasan nasionalisme dalam mewadahi aspirasi keagamaan dan kultural mereka.9 

Penelitian ini bertujuan untuk menelaah lebih dalam bagaimana konsep-konsep pokok 

dalam Nation-state system ini dibahas dalam pemikiran para cendikiawan muslim maupun 

barat, terutama di era modern. Urgensi penelitian ini terletak pada pentingnya memahami 

dinamika identitas dalam masyarakat Muslim kontemporer yang hidup di bawah sistem negara-

bangsa. Dengan meningkatnya kebangkitan gerakan sosial dan politik Islam di berbagai 

belahan dunia, termasuk di Indonesia, studi ini menjadi relevan untuk mengkaji bagaimana 

umat Islam menegosiasikan identitas mereka di tengah tekanan nasionalisme dan sekularisme. 

Penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi terhadap wacana akademik mengenai 

hubungan antara agama, negara, dan identitas, serta menawarkan perspektif kritis terhadap 

tantangan yang dihadapi oleh komunitas Muslim di tengah arus globalisasi dan modernitas 

politik. 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi pustaka (library 

research) untuk mendalami konsep nasionalisme, kebangsaan, dan kewarganegaraan dalam 

kerangka sistem negara-bangsa (nation-state). Fokus utama penelitian ini adalah menganalisis 

bagaimana konsep-konsep tersebut dipahami dan dikembangkan oleh para cendekiawan 

 
5 Naqvi, T. (2012). Migration, sacrifice and the crisis of Muslim nationalism. Journal of Refugee 

Studies, 25(3), 474-490. 
6 Hairiyah, H. (2022). Islam dan Nasionalisme: Studi Atas Pergumulan Islam dan Nasionalisme Masa 

Pergerakan Nasional Indonesia. Staatsrecht: Jurnal Hukum Kenegaraan Dan Politik Islam, 2(1). 
7 Chaidar, A. (2013). Negara, Islam, dan nasionalisme sebuah perspektif. Jurnal Kawistara. 
8 Mugiyono, M. (2014). Relasi Nasionalisme dan Islam serta Pengaruhnya terhadap Kebangkitan Dunia 

Islam Global. Jurnal Ilmu Agama: Mengkaji Doktrin, Pemikiran, dan Fenomena Agama, 15(2), 97-115. 
9 Riyadi, A. D., Mulyani, F. A., & Ni’mah, I. R. (2023). Modern Kontemporer Pemikiran Dalam Islam 

Pemikiran Islam Modern Dan Kontemporer: Pengaruh Gerakan Islam Fundamentalis, Revivalis, Modernis, Dan 

Tradisionalis. Religion: Jurnal Agama, Sosial, Dan Budaya, 2(2), 360-368. 



 

JIMU: Jurnal Ilmiah Multi Disiplin 
Vol. 04, No. 01, Tahun 2025, Hal.2633-2644, ISSN: 3031-9498 (Online)  
 

2636 |Jurnal Ilmiah Multi Disiplin (JIMU) 

 

Muslim serta pemikir Barat, baik dalam konteks historis maupun kontemporer. Pendekatan ini 

dipilih karena memungkinkan peneliti untuk mengeksplorasi secara mendalam pemikiran-

pemikiran normatif dan ideologis yang membentuk wacana identitas politik dalam masyarakat 

modern. 

Data dikumpulkan melalui penelusuran literatur dari berbagai sumber sekunder, seperti 

buku-buku teori politik, artikel jurnal ilmiah, dokumen sejarah, serta karya-karya pemikir dari 

tradisi Barat, maupun dari tradisi pemikiran Islam. Teknik analisis yang digunakan adalah 

analisis isi (content analysis), dengan menitikberatkan pada identifikasi konsep-konsep kunci, 

perbedaan pendekatan, serta dinamika pemikiran antara dua tradisi intelektual tersebut. 

Penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi terhadap pemahaman yang lebih 

komprehensif mengenai relasi antara agama, negara, dan identitas dalam masyarakat Muslim 

kontemporer. 

 

PEMBAHASAN 

1. Nasionalisme 

Secara etimologis, istilah “nasionalisme” berasal dari kata national, yang berakar dari 

bahasa Latin natio, berarti bangsa yang dipersatukan karena kelahiran. Kata natio sendiri 

berasal dari nascie, yang berarti “dilahirkan.” Dalam pengertian awal ini, nasionalisme 

mengandung makna keterikatan pada komunitas yang lahir dari kesamaan asal-usul atau 

tempat.10  

Perkembangan yang tejadi dalam pemikiran modern menuntu konsep bangsa dan 

nasionalisme mengalami perluasan makna yang kompleks dan multidimensional. Hans Kohn 

menyatakan bahwa bangsa merupakan kelompok sosial yang tidak dapat dirumuskan secara 

eksak, karena terbentuk dari kombinasi faktor-faktor objektif seperti keturunan, bahasa, 

wilayah, adat istiadat, dan agama, namun tidak satu pun dari faktor tersebut bersifat mutlak. Ia 

juga mendefinisikan nasionalisme sebagai paham yang menempatkan kesetiaan tertinggi 

individu kepada negara kebangsaan, menggantikan bentuk-bentuk kesetiaan tradisional seperti 

kepada suku, kerajaan, atau agama.11 Benedict Anderson memperkenalkan konsep bangsa 

sebagai “komunitas politik yang diimajinasikan” (imagined political community), karena para 

anggotanya tidak saling mengenal secara langsung, tetapi merasa terhubung melalui angan-

angan kolektif tentang kebersamaan12. Ernest Renan menekankan bahwa bangsa adalah 

kesatuan solidaritas yang dibentuk atas kehendak bersama, bukan semata-mata karena 

kesamaan ras, bahasa, atau agama. Pandangan ini menyoroti pentingnya kehendak kolektif 

dalam membentuk identitas nasional.13 

Pemikiran lain datang dari Joseph Stalin yang melihat bangsa sebagai komunitas yang 

terbentuk dari kesamaan bahasa, wilayah, kehidupan ekonomi, dan psikologi yang stabil serta 

berkembang secara historis dalam satu kebudayaan.14 Di sisi lain, Ernest Gellner menekankan 

bahwa nasionalisme adalah upaya untuk menyelaraskan budaya dengan struktur politik, yakni 

menjadikan budaya dominan sebagai dasar legitimasi kekuasaan negara.15 

 
10 Alfaruqy, M. Z., & Masykur, A. M. (2014). Memaknai nasionalisme. Jurnal Empati, 3(2), 246-256. 
11 Fadilah, P. R., Mutasimbillah, M., & Ajmain, M. (2025). Nasionalisme: Arti dan 

perkembangannya. Jurnal Intelek Insan Cendikia, 2(3), 5133-5140. 
12 G Anderson, B. (2020). Imagined communities: Reflections on the origin and spread of nationalism. 

In The new social theory reader (pp. 282-288). Routledge. 
13 Renan, E. (2002). What is a Nation?(1882). In Nationalism in Europe (pp. 54-66). Routledge. 
14 Vilkov, V. (2019). Russian Marxist conception of the nation by Joseph Stalin and de-Stalinization 

trends in Soviet social science in the second half of the twentieth century. Norwegian Journal of development of 

the International Science, (36-4), 39-48. 
15 Gellner, E. (2015). Nations and nationalism. In Conflict after the Cold War (pp. 378-389). Routledge. 



 

JIMU: Jurnal Ilmiah Multi Disiplin 
Vol. 04, No. 01, Tahun 2025, Hal.2633-2644, ISSN: 3031-9498 (Online)  
 

2637 |Jurnal Ilmiah Multi Disiplin (JIMU) 

 

Dalam konteks Indonesia, Sartono Kartodirdjo memformulasikan nasionalisme sebagai 

ideologi yang mencakup lima prinsip utama: kesatuan (unity), kemerdekaan (liberty), 

persamaan (equality), kepribadian (personality), dan prestasi (performance). Sementara itu, 

Ensiklopedi Indonesia mendefinisikan nasionalisme sebagai sikap politik dan sosial dari 

kelompok bangsa yang memiliki kesamaan budaya, bahasa, wilayah, serta cita-cita dan tujuan 

bersama, yang melahirkan rasa kesetiaan mendalam terhadap bangsa.16 

Menurut Azyumardi Azra, Islam pada awalnya tidak mengenal konsep nasionalisme seperti 

yang dipahami dalam konteks modern. Islam hanya mengenal dua wilayah, yaitu Darul Islam 

(wilayah damai) dan Darul Harb (wilayah perang). Konsep negara-bangsa yang muncul 

kemudian menimbulkan ketegangan karena bertentangan dengan konsep khilafah dan pan-

Islamisme. Meskipun terdapat istilah seperti "millah" dan "ummah" dalam Islam, keduanya 

lebih merujuk pada komunitas sosio-religius, bukan entitas politik seperti negara-bangsa yang 

didasarkan pada etnisitas, budaya, bahasa, dan wilayah.17 

Nasionalisme dalam dunia Islam mulai berkembang seiring interaksi dengan negara-negara 

Eropa, seperti yang terjadi di Turki Utsmani. Turki menjadi salah satu negara Muslim yang 

menerima konsep nasionalisme ala Barat, terutama dalam bidang administrasi dan militer.18 

Meskipun istilah nasionalisme tidak ditemukan secara eksplisit dalam Al-Qur’an, para 

ulama seperti Quraish Shihab dan Mustaqim menyatakan bahwa nilai-nilai nasionalisme dapat 

ditemukan dalam substansi ayat-ayat Al-Qur’an, seperti nilai persatuan, pengorbanan, 

kesetiaan, ketaatan hukum, dan toleransi antarumat beragama.19 Quraish Shihab juga 

menegaskan bahwa unsur-unsur nasionalisme seperti kesamaan keturunan, bahasa, adat, 

sejarah, dan cinta tanah air tercermin dalam Al-Qur’an. Misalnya, QS. Al-Fajr [89]:8 

menggambarkan kebanggaan terhadap kota Iram tanpa merendahkan bangsa lain. Ini 

menunjukkan bahwa Al-Qur’an mendukung semangat kebangsaan yang inklusif dan tidak 

eksklusif, yakni mencintai bangsa sendiri tanpa merendahkan bangsa lain. Nasionalisme dalam 

Al-Qur’an dipahami sebagai semangat kebangsaan yang luas dan moderat. QS. Al-Hujurat 

[49]:13 menegaskan bahwa manusia diciptakan berbangsa-bangsa untuk saling mengenal, 

bukan untuk bermusuhan. Ini menunjukkan bahwa batas-batas wilayah tidak harus memecah 

belah umat Islam, melainkan bisa menjadi sarana memperkuat persatuan dalam keragaman.20 

Pemikiran cendekiawan Muslim modern mengenai konsep nasionalisme terbagi menjadi 

dua kelompok utama: golongan penolak (rejectionist) dan golongan penerima (conformist). 

Golongan penolak menentang nasionalisme karena dianggap bertentangan dengan prinsip-

prinsip Islam. Tokoh seperti Hasan Al-Banna dan Said Hawwa menilai nasionalisme sebagai 

ancaman terhadap kesatuan umat Islam.21 Organisasi seperti Muslim World League di Arab 

Saudi juga menolak nasionalisme Arab sekuler. Di Palestina, Hamas dan Jihad Islam muncul 

 
16 Amin, S. (2025). Mewujudkan Indonesia Maju: Korelasi dan Relevansi Pemikiran Sartono Kartodirdjo 

terhadap Konsep Politik Inspiratif Mahfud MD. Jurnal Sejarah Indonesia, 8(1), 60-71. 
17 Azra, A. (2016). Transformasi politik Islam: radikalisme, khilafatisme, dan demokrasi. Kencana. 
18 Jannah, M., Sukino, P., & Sadikin, M. (2020). Nasionalisme Di Dunia Islam. MASA: Journal of 

History, 2(1). 
19 Mustaqim, A. (2011). Bela Negara Dalam Perspektif Al-Qur’an (Sebuah Transformasi Makna 

Jihad). Analisis: Jurnal Studi Keislaman, 11(1), 109-130. 
20 Shihab, M. Q. (2020). Islam & Kebangsaan: Tauhid, Kemanusiaan, dan Kewarganegaraan. Lentera 

Hati Group. 
21 Otoman, O. (2015). Pemikiran Politik Hasan Al-Banna (1906–1949) Dan Pembentukan Radikalisme 

Islam. Tamaddun: Jurnal Kebudayaan dan Sastra Islam, 15(1), 35-78. Lihat juga Ali, M. (2014). Nationalism 

and Islam: perspective of Egyptian and Syrian Muslim intellectuals. Indonesian Journal of Islam and Muslim 

Societies, 4(1), 51-79. 



 

JIMU: Jurnal Ilmiah Multi Disiplin 
Vol. 04, No. 01, Tahun 2025, Hal.2633-2644, ISSN: 3031-9498 (Online)  
 

2638 |Jurnal Ilmiah Multi Disiplin (JIMU) 

 

sebagai reaksi terhadap nasionalisme sekuler PLO.22 Di Pakistan, tokoh seperti Muhammad 

Ali Jinnah dan Zia ul-Haq menegaskan bahwa umat Islam adalah satu bangsa tanpa batas 

geografis.23 

Pandangan serupa juga dianut oleh kalangan Syiah, terutama Ayatullah Khomeini yang 

menganggap nasionalisme sebagai sumber penderitaan umat Islam. Ia menilai bahwa 

nasionalisme menyebabkan diskriminasi dan eksploitasi terhadap kelompok lemah. Dalam 

seminar internasional yang digelar di London tahun 1985, para pemimpin Syiah menyatakan 

penolakan terhadap nasionalisme dan menegaskan pentingnya solidaritas Islam sebagai 

pengganti identitas kebangsaan.24 

Sebaliknya, golongan conformist seperti Said Nursi menerima nasionalisme dalam batas 

tertentu. Ia membedakan antara nasionalisme positif dan negatif. Nasionalisme positif 

dipahami sebagai bentuk etnisitas yang selaras dengan nilai-nilai Islam, yang mendorong 

solidaritas, kerjasama, dan persaudaraan antar umat. Nursi menolak nasionalisme negatif yang 

bersifat rasis, eksklusif, dan merugikan bangsa lain, serta menolak nilai-nilai Islam. Ia 

menekankan bahwa Islam adalah satu-satunya identitas kebangsaannya.25 

Fazlur Rahman, seorang cendekiawan Muslim asal Pakistan, mengembangkan konsep 

nasionalisme sosial dan nasionalisme politik. Ia menilai bahwa keterikatan pada budaya dan 

sejarah bersama tidak bertentangan dengan Islam selama tidak mengarah pada loyalitas 

eksklusif terhadap negara-bangsa. Menurutnya, nasionalisme politik yang menempatkan 

negara di atas segalanya akan bertentangan dengan ideal Islam. Oleh karena itu, sistem multi-

negara tetap bisa selaras dengan kesetiaan terhadap umat Islam secara keseluruhan.26 

Baik nasionalisme positif ala Nursi maupun nasionalisme sosial versi Rahman 

mencerminkan pendekatan pluralisme yang sejalan dengan pandangan Islam klasik. Keduanya 

menekankan pentingnya solidaritas dan persatuan umat Islam tanpa mengorbankan identitas 

etnis atau budaya, selama tetap berada dalam kerangka nilai-nilai Islam dan tidak menimbulkan 

perpecahan atau dominasi satu kelompok atas yang lain. 

Kajian mengenai nasionalisme tidak dapat dilepaskan dari konteks historis, ideologis, dan 

kultural tempat ia berkembang. Pemikiran para cendekiawan Barat dan Muslim menunjukkan 

bahwa nasionalisme bukanlah konsep yang netral, melainkan sarat dengan kepentingan politik 

dan konstruksi sosial yang terus berubah. Dalam dunia yang semakin terfragmentasi oleh 

identitas dan ideologi, pemahaman yang mendalam terhadap nasionalisme menjadi sangat 

penting untuk merumuskan kembali konsep kebangsaan dan kewarganegaraan yang inklusif, 

adil, dan mampu mengakomodasi keragaman dalam masyarakat modern, termasuk dalam 

komunitas Muslim kontemporer. 

 

2. Gagasan Nasionalisme, Kebangsaan, dan Kewarganegaraan di Indonesia 

Nasionalisme politik di Indonesia mulai tumbuh pada awal abad ke-20, dipelopori oleh 

kaum intelektual dan terpelajar yang membentuk organisasi Boedi Oetomo pada tahun 1908. 

Organisasi ini menjadi tonggak awal kesadaran kebangsaan di kalangan priyayi, sebagaimana 

 
22 Jannah, M., Sukino, P., & Sadikin, M. (2020). Nasionalisme Di Dunia Islam. MASA: Journal of 

History, 2(1). 
23 Hartiwi, I. D., & Marpuah, S. (2023, January). Integration of the Qur'an on Indonesian’s Nationalism 

in Political Islamic Perspectives Mahmud Syaltut and Alı Jınnah. In PROCEEDING INTERNATIONAL 

CONFERENCE ON ISLAM, LAW, AND SOCIETY (Vol. 2, No. 1). 
24Banuazizi, A. (2026). Nationalism and Religion in Iran. In The Routledge Handbook of Religion and 

Nationalism (pp. 310-324). Routledge. 
25 Khaja, M. A. (2018). Nationalism in the writings of Iqbal and Said Nursi: A Comparative study of their 

perspectives. A Social Science Journal, 11, 49-62. 
26 Rahman, F. (1985). Islam in Pakistan. Journal of South Asian and Middle Eastern Studies, 8(4), 34. 



 

JIMU: Jurnal Ilmiah Multi Disiplin 
Vol. 04, No. 01, Tahun 2025, Hal.2633-2644, ISSN: 3031-9498 (Online)  
 

2639 |Jurnal Ilmiah Multi Disiplin (JIMU) 

 

dijelaskan oleh Robert van Niel. Para tokoh seperti Wahidin Soedirohusodo dan Sutomo 

memelopori gerakan ini, yang kemudian dilanjutkan oleh generasi muda seperti Soekarno, 

Hatta, Sutan Sjahrir, Tan Malaka, dan lainnya. Mereka membentuk elite modern Indonesia 

yang memiliki kesadaran akan pentingnya kemerdekaan dan kedaulatan bangsa. Kesadaran ini 

tumbuh sebagai respons terhadap penindasan kolonialisme Belanda dan Jepang yang 

menerapkan sistem kapitalisme modern yang menindas rakyat secara politik, ekonomi, dan 

budaya.27 

Kapitalisme kolonial membawa dampak besar bagi masyarakat Indonesia, seperti 

kemiskinan, kebodohan, dan penderitaan yang meluas. Sistem ini tidak hanya mengeksploitasi 

sumber daya alam dan tenaga kerja, tetapi juga merusak tatanan budaya lokal melalui penetrasi 

nilai-nilai asing. Oleh karena itu, nasionalisme Indonesia sejak awal memiliki karakter anti-

kolonial dan anti-kapitalistik. Nasionalisme ini tidak hanya bertujuan untuk membebaskan 

bangsa dari penjajahan fisik, tetapi juga dari dominasi ideologis dan kultural yang mengancam 

identitas bangsa. Dalam konteks ini, nasionalisme menjadi alat perjuangan untuk membangun 

kembali martabat dan kemandirian bangsa Indonesia.28 

Ki Hajar Dewantara, tokoh pendidikan nasional, memberikan kontribusi penting dalam 

membentuk konsep nasionalisme yang berakar pada nilai-nilai kultural dan spiritual bangsa. Ia 

menekankan bahwa rasa kebangsaan tumbuh dari rasa percaya diri, yang kemudian 

berkembang menjadi rasa kekeluargaan dan solidaritas sosial. Nasionalisme menurutnya bukan 

sekadar semangat politik, tetapi juga kesadaran moral untuk menyatukan kepentingan pribadi 

dengan kepentingan bangsa. Dalam pandangan ini, penderitaan dan kehormatan bangsa 

dirasakan sebagai bagian dari identitas pribadi setiap warga negara, sehingga memperkuat rasa 

tanggung jawab kolektif terhadap nasib bangsa.29 

Sementara itu, Ir. Soekarno sebagai tokoh sentral dalam perjuangan kemerdekaan 

Indonesia, mendefinisikan bangsa sebagai sekelompok manusia yang memiliki keinginan kuat 

untuk bersatu, berbagi kesamaan sifat, dan hidup dalam satu wilayah geopolitik. Ia 

menekankan pentingnya “watak nasional” sebagai identitas kolektif yang membedakan suatu 

bangsa dari bangsa lain. Watak nasional ini mencakup nilai-nilai keberanian, solidaritas, dan 

semangat juang yang menjadi fondasi perjuangan kemerdekaan. Soekarno melihat 

nasionalisme sebagai kekuatan pemersatu yang mampu mengatasi perbedaan etnis, agama, dan 

budaya demi tujuan bersama: kemerdekaan dan keadilan sosial. 

Pemaparan di atas menunjukkan bahwa nasionalisme Indonesia lahir dari pengalaman 

historis yang khas, yaitu penindasan kolonial dan perjuangan untuk merdeka. Nasionalisme ini 

tidak bersifat eksklusif atau chauvinistik, melainkan inklusif dan berorientasi pada pembebasan 

serta pembangunan bangsa. Ia tumbuh dari kesadaran kolektif yang dibentuk oleh pengalaman 

bersama, nilai-nilai budaya, dan cita-cita kemerdekaan. Dalam kerangka ini, nasionalisme 

Indonesia menjadi kekuatan moral dan politik yang menggerakkan rakyat untuk bersatu, 

melawan penjajahan, dan membangun masa depan yang lebih adil dan bermartabat.30 

 
27 Yuliati, D. (2009). Menyibak Fajar Nasionalisme Indonesia. Makalah dipresentasikan dalam 

Sarasehan Sejarah Regional Daerah, Dinas Kebudayaan dan Pariwisata Provinsi Jawa Tengah, di Hotel 

Pondok Tingal Magelang, 23. 
28 Bustomi, M. A., Nisa, R. A., Nurdiani, S., Auliani, D., & Ajmain, M. (2025). DINAMIKA 

NASIONALISME DI INDONESIA: DARI KOLONIALISME KE ERA DIGITAL. Jurnal Intelek Insan 

Cendikia, 2(5), 10494-10501. 
29 Wiryopranoto, S., Herlina, N., Marihandono, D., & Tangkilisan, Y. B. (2017). Ki Hajar Dewantara: 

pemikiran dan perjuangannya. Museum Kebangkitan Nasional. 
30 Romualdi, K. B. (2024). Analisis Pemikiran Soekarno Tentang Nasionalisme. Jurnal Kolaboratif 

Sains, 7(10), 3761-3766. 



 

JIMU: Jurnal Ilmiah Multi Disiplin 
Vol. 04, No. 01, Tahun 2025, Hal.2633-2644, ISSN: 3031-9498 (Online)  
 

2640 |Jurnal Ilmiah Multi Disiplin (JIMU) 

 

Dialog antara nasionalisme dan Islam di Indonesia merupakan salah satu dinamika paling 

kompleks dalam sejarah dan perkembangan politik kebangsaan. Sejak awal kemerdekaan, 

Indonesia tidak dibangun di atas fondasi nation character building yang mapan, sehingga relasi 

antara agama dan negara terus menjadi perdebatan terbuka.31 Dalam konteks ini, nasionalisme 

dan Islam bukan sekadar dua ideologi yang berdiri sendiri, melainkan dua kekuatan sosial dan 

kultural yang saling berinteraksi, bernegosiasi, bahkan berkompetisi dalam membentuk 

identitas bangsa. Ketegangan ini mencerminkan upaya untuk mencari titik temu antara aspirasi 

keagamaan yang bersifat transenden dan semangat kebangsaan yang berakar pada realitas 

pluralistik Indonesia.32 

Sejarah mencatat bahwa para tokoh pergerakan nasional seperti Soekarno, Hatta, dan Sutan 

Sjahrir, bersama tokoh-tokoh Islam seperti HOS Tjokroaminoto dan SM Kartosoewirjo, 

memiliki pandangan yang beragam mengenai hubungan Islam dan negara. Perbedaan ini 

menciptakan ruang dialog yang dinamis, baik dalam forum formal seperti Konstituante maupun 

dalam gerakan sosial-politik di luar parlemen. Perdebatan mengenai dasar negara antara 

Pancasila dan Islam menjadi contoh nyata bagaimana nasionalisme dan Islam saling 

berhadapan, namun juga saling memengaruhi. Pancasila, sebagai hasil kompromi politik, 

menjadi titik temu yang mengakomodasi nilai-nilai keislaman dalam kerangka kebangsaan 

yang inklusif. 

Dialog ini tidak selalu berlangsung damai. Ketika aspirasi keagamaan merasa terpinggirkan 

oleh sistem negara yang dianggap sekuler, muncul reaksi dalam bentuk gerakan-gerakan Islam 

politik seperti DI/TII atau gejolak ormas Islam di kaum urban seperti FPI, HTI, dan 

sejenisnya.33 Di sisi lain, negara juga sering merespons dengan pendekatan represif, yang justru 

memperlebar jurang antara negara dan sebagian umat Islam. Ketegangan ini menunjukkan 

bahwa dialog antara nasionalisme dan Islam belum sepenuhnya menemukan format yang stabil 

dan berkelanjutan. Ketika negara menuntut loyalitas tunggal kepada simbol-simbol 

kebangsaan, sementara sebagian umat Islam menuntut supremasi hukum syariat, maka 

benturan ideologis menjadi tak terhindarkan.34 

Meski demikian, terdapat pula upaya-upaya konstruktif untuk menjembatani kedua kutub 

ini. Banyak cendekiawan Muslim dan tokoh masyarakat yang berusaha menafsirkan Islam 

secara kontekstual agar selaras dengan semangat kebangsaan. Mereka menekankan bahwa 

nilai-nilai Islam seperti keadilan, persatuan, dan kemanusiaan sejalan dengan prinsip-prinsip 

Pancasila. Dalam kerangka ini, nasionalisme tidak dipandang sebagai ancaman terhadap Islam, 

melainkan sebagai wadah untuk mewujudkan cita-cita keislaman dalam kehidupan berbangsa. 

Dialog ini menjadi semakin penting di tengah tantangan globalisasi, radikalisme, dan krisis 

identitas yang melanda generasi muda Muslim Indonesia.35 

Oleh karena itu, memperkuat dialog antara nasionalisme dan Islam bukan hanya soal 

menyelesaikan konflik ideologis, tetapi juga membangun fondasi kebangsaan yang kokoh dan 

inklusif. Negara perlu membuka ruang partisipasi yang adil bagi ekspresi keagamaan, 

sementara komunitas Muslim juga perlu mengembangkan pemahaman Islam yang adaptif 

terhadap realitas kebangsaan. Dengan demikian, nasionalisme Indonesia dapat tumbuh sebagai 

 
31 Ryadi, S. (2016). Islam dan Nasionalisme di Indonesia (Sebuah Tinjauan Sejarah). Rihlah: Jurnal 

Sejarah dan Kebudayaan, 4(1), 50-61. 
32 Hairiyah, H. (2022). Islam dan Nasionalisme: Studi Atas Pergumulan Islam dan Nasionalisme Masa 

Pergerakan Nasional Indonesia. Staatsrecht: Jurnal Hukum Kenegaraan Dan Politik Islam, 2(1). 
33 Winarno, T. (2021). Old Radicalsm dan New Radicalsm di Indonesia. An Nahdhoh Jurnal Kajian 

Islam Aswaja, 1(2), 116-121. 
34 Abdillah, M. (2015). Islam & dinamika sosial politik di Indonesia. Gramedia Pustaka Utama. 
35 Amin, N. (2012). Menyemai nasionalisme dari spirit agama: Upaya meredam radikalisme 

beragama. Jurnal Theologia, 23(1), 109-123. 



 

JIMU: Jurnal Ilmiah Multi Disiplin 
Vol. 04, No. 01, Tahun 2025, Hal.2633-2644, ISSN: 3031-9498 (Online)  
 

2641 |Jurnal Ilmiah Multi Disiplin (JIMU) 

 

kekuatan pemersatu yang tidak menegasikan identitas keagamaan, melainkan merangkulnya 

sebagai bagian dari mozaik kebangsaan yang kaya dan beragam. Dialog ini adalah kunci untuk 

menjaga keutuhan bangsa sekaligus merawat warisan spiritual umat Islam dalam bingkai 

negara-bangsa modern. 

 

3. Islam dan Nasionalisme di Indonesia dalam kerangka Imagined Community B. 

Anderson 

Dalam kerangka teori Imagined Communities yang dikemukakan oleh Benedict Anderson, 

bangsa adalah konstruksi sosial yang dibayangkan oleh anggotanya sebagai komunitas politik 

yang memiliki kesamaan identitas, meskipun sebagian besar anggotanya tidak pernah saling 

bertemu. Identitas ini dibentuk melalui bahasa, media, sejarah, dan simbol-simbol kolektif 

yang menciptakan rasa kebersamaan.36 Ketika teori ini diterapkan pada konteks Indonesia, 

khususnya dalam hubungan antara Islam dan nasionalisme, tampak bahwa ketegangan yang 

terjadi bukan hanya soal ideologis, tetapi juga soal bagaimana komunitas-komunitas ini 

dibayangkan dan dikonstruksi dalam ruang sosial-politik yang sama. 

Islam sebagai agama universal membentuk imagined community tersendiri, yaitu ummah, 

yang melampaui batas-batas geografis dan etnis. Dalam komunitas ini, solidaritas dibangun 

atas dasar iman dan syariat, bukan atas dasar kebangsaan atau wilayah. Sebaliknya, 

nasionalisme Indonesia dibangun sebagai komunitas terbayang yang berbasis pada pengalaman 

kolonial, perjuangan kemerdekaan, dan kesamaan nasib sebagai bangsa terjajah. Dua 

komunitas ini memiliki fondasi imajinatif yang berbeda, sehingga ketika keduanya 

dipertemukan dalam satu ruang politik bernama negara-bangsa, muncul ketegangan dalam 

menentukan identitas kolektif yang dominan. 

Dalam kerangka Anderson, konflik ini dapat dipahami sebagai kegagalan membangun 

narasi kebangsaan yang mampu mengintegrasikan berbagai bentuk imajinasi kolektif yang 

hidup dalam masyarakat. Negara-bangsa Indonesia belum sepenuhnya berhasil membentuk 

nation character building yang inklusif dan representatif. Akibatnya, ruang imajinasi kolektif 

tetap terbuka untuk diperebutkan oleh berbagai ideologi, termasuk Islam politik. Ketika negara 

dianggap terlalu sekuler, sebagian umat Islam merasa kehilangan ruang untuk 

mengekspresikan identitas religius mereka dalam kehidupan publik. 

Namun, tidak semua respons dari komunitas Islam bersifat konfrontatif. Banyak 

cendekiawan Muslim seperti Nurcholish Madjid, Abdurrahman Wahid, dan tokoh-tokoh lain 

mencoba membangun jembatan antara Islam dan nasionalisme.37 Mereka membayangkan 

komunitas kebangsaan sebagai wadah untuk mewujudkan nilai-nilai Islam seperti keadilan, 

persaudaraan, dan kemanusiaan. Dalam kerangka ini, nasionalisme tidak dipandang sebagai 

ancaman terhadap Islam, melainkan sebagai sarana untuk mengaktualisasikan ajaran Islam 

dalam konteks negara modern. Ini adalah bentuk komunitas terbayang ganda, di mana identitas 

keagamaan dan kebangsaan dapat hidup berdampingan.38 

Penting untuk dicatat bahwa media, pendidikan, dan institusi negara memainkan peran 

penting dalam membentuk komunitas terbayang. Bahasa Indonesia sebagai bahasa nasional, 

kurikulum sejarah nasional, dan simbol-simbol negara seperti bendera dan lagu kebangsaan 

adalah alat-alat yang digunakan untuk membangun kesadaran kebangsaan. Namun, jika alat-

alat ini tidak mampu mengakomodasi keragaman identitas, maka mereka justru akan 

memperkuat eksklusivisme dan resistensi dari kelompok-kelompok yang merasa 

 
36 Anderson, Benedict. "Imagined communities: Reflections on the origin and spread of nationalism." The 

new social theory reader. Routledge, 2020. 282-288. 
37 Yusdani, Y. (2023). Gagasan Politik Gus Dur dan Cak Nur Tentang Indonesia Pasca 

Reformasi. SEIKAT: Jurnal Ilmu Sosial, Politik Dan Hukum, 2(2), 165-174. 
38 Anderson, B. (1998). The spectre of comparisons: Nationalism, Southeast Asia, and the world. Verso. 



 

JIMU: Jurnal Ilmiah Multi Disiplin 
Vol. 04, No. 01, Tahun 2025, Hal.2633-2644, ISSN: 3031-9498 (Online)  
 

2642 |Jurnal Ilmiah Multi Disiplin (JIMU) 

 

terpinggirkan. Oleh karena itu, narasi kebangsaan harus terus diperbarui agar tetap relevan dan 

inklusif.39 

Dalam konteks globalisasi dan meningkatnya arus informasi, tantangan membangun 

komunitas terbayang yang inklusif semakin besar. Masyarakat kini terpapar berbagai narasi 

alternatif, termasuk narasi transnasional seperti pan-Islamisme yang menawarkan solidaritas 

lintas negara. Jika negara tidak mampu menawarkan narasi kebangsaan yang kuat dan 

bermakna, maka komunitas-komunitas alternatif ini akan menjadi lebih menarik bagi sebagian 

masyarakat. Oleh karena itu, negara perlu memperkuat dialog antara nasionalisme dan Islam, 

bukan dengan pendekatan represif, tetapi dengan pendekatan kultural dan dialogis.40 

Melalui teori Imagined Communities, kita turut diajarkan bahwa bangsa bukanlah entitas 

yang terbentuk secara alami, melainkan hasil dari konstruksi sosial yang terus-menerus. Dalam 

konteks Indonesia, membangun bangsa berarti membangun narasi kolektif yang mampu 

merangkul keragaman identitas, termasuk identitas keagamaan. Islam dan nasionalisme tidak 

harus saling menegasikan, tetapi dapat saling memperkaya jika dikelola dalam semangat 

inklusivitas dan keadilan. Tantangan terbesar adalah bagaimana membayangkan ulang 

Indonesia sebagai komunitas politik yang mampu menyatukan berbagai imajinasi kolektif 

dalam satu visi kebangsaan yang berkeadaban. 

 

KESIMPULAN 

Nasionalisme dalam sistem negara-bangsa modern merupakan kekuatan dominan yang 

membentuk identitas kolektif melalui institusi dan simbol negara. Namun, dalam konteks 

masyarakat Muslim, nasionalisme sering kali menimbulkan ketegangan dengan identitas 

keislaman yang bersifat transnasional. Perdebatan antara nasionalisme dan Islam 

mencerminkan dilema antara loyalitas terhadap negara dan terhadap ummah. Di Indonesia, 

nasionalisme tumbuh dari pengalaman kolonial dan perjuangan kemerdekaan, membentuk 

identitas kebangsaan yang inklusif dan berakar pada nilai-nilai budaya serta spiritual. Dialog 

antara Islam dan nasionalisme di Indonesia menunjukkan dinamika yang kompleks, namun 

juga membuka ruang bagi integrasi nilai-nilai keislaman dalam kerangka kebangsaan. Melalui 

pendekatan teori “Imagined Communities”, dapat dipahami bahwa bangsa adalah konstruksi 

sosial yang perlu terus diperbarui agar tetap relevan dan inklusif. Oleh karena itu, membangun 

narasi kebangsaan yang mampu mengakomodasi keragaman identitas, termasuk identitas 

keagamaan, menjadi kunci dalam menjaga keutuhan dan keadilan dalam masyarakat negara-

bangsa modern. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Abdillah, M. (2015). Islam & dinamika sosial politik di Indonesia. Gramedia Pustaka Utama. 

Alfaruqy, M. Z., & Masykur, A. M. (2014). Memaknai nasionalisme. Jurnal Empati, 3(2), 246-

256. 

Amin, N. (2012). Menyemai nasionalisme dari spirit agama: Upaya meredam radikalisme 

beragama. Jurnal Theologia, 23(1), 109-123. 

Amin, S. (2025). Mewujudkan Indonesia Maju: Korelasi dan Relevansi Pemikiran Sartono 

Kartodirdjo terhadap Konsep Politik Inspiratif Mahfud MD. Jurnal Sejarah 

Indonesia, 8(1), 60-71. 

 
39 Anderson, B. (1990). Language and power: Exploring political cultures in Indonesia. Cornell 

University Press. 
40Anderson, B. (1999). Indonesian nationalism today and in the future. Indonesia, 1-11.  



 

JIMU: Jurnal Ilmiah Multi Disiplin 
Vol. 04, No. 01, Tahun 2025, Hal.2633-2644, ISSN: 3031-9498 (Online)  
 

2643 |Jurnal Ilmiah Multi Disiplin (JIMU) 

 

Anderson, B. (1990). Language and power: Exploring political cultures in Indonesia. Cornell 

University Press. 

Anderson, B. (1998). The spectre of comparisons: Nationalism, Southeast Asia, and the world. 

Verso. 

Anderson, B (2020). "Imagined communities: Reflections on the origin and spread of 

nationalism." The new social theory reader. Routledge. 282-288. 

Ataman, M. (2010). Chapter Three Different Paradigms: The Nation-State System And Islam 

Muhittin Ataman. Iran And The World: Some Contemporary Developments, 15. 

Azra, A. (2016). Transformasi politik Islam: radikalisme, khilafatisme, dan demokrasi. 

Kencana. 

Bustomi, M. A., Nisa, R. A., Nurdiani, S., Auliani, D., & Ajmain, M. (2025). DINAMIKA 

NASIONALISME DI INDONESIA: DARI KOLONIALISME KE ERA 

DIGITAL. Jurnal Intelek Insan Cendikia, 2(5), 10494-10501. 

Chaidar, A. (2013). Negara, Islam, dan nasionalisme sebuah perspektif. Jurnal Kawistara. 

Darussalam, M. F., & Alamsyah, M. S. (2022). RELEVANSI IDENTITAS AGAMA DI 

TENGAH DOMINASI IDENTITAS NEGARA-BANGSA. Indonesian Journal of 

International Relations, 6(1), 1-20. 

Fadilah, P. R., Mutasimbillah, M., & Ajmain, M. (2025). Nasionalisme: Arti dan 

perkembangannya. Jurnal Intelek Insan Cendikia, 2(3), 5133-5140. 

Gellner, E. (2015). Nations and nationalism. In Conflict after the Cold War (pp. 378-389). 

Routledge. 

Hairiyah, H. (2022). Islam dan Nasionalisme: Studi Atas Pergumulan Islam dan Nasionalisme 

Masa Pergerakan Nasional Indonesia. Staatsrecht: Jurnal Hukum Kenegaraan Dan 

Politik Islam, 2(1). 

Hartiwi, I. D., & Marpuah, S. (2023, January). Integration of the Qur'an on Indonesian’s 

Nationalism in Political Islamic Perspectives Mahmud Syaltut and Alı Jınnah. 

In PROCEEDING INTERNATIONAL CONFERENCE ON ISLAM, LAW, AND 

SOCIETY (Vol. 2, No. 1). 

Jannah, M., Sukino, P., & Sadikin, M. (2020). Nasionalisme Di Dunia Islam. MASA: Journal 

of History, 2(1). 

Khaja, M. A. (2018). Nationalism in the writings of Iqbal and Said Nursi: A Comparative study 

of their perspectives. A Social Science Journal, 11, 49-62. 

Mugiyono, M. (2014). Relasi Nasionalisme dan Islam serta Pengaruhnya terhadap 

Kebangkitan Dunia Islam Global. Jurnal Ilmu Agama: Mengkaji Doktrin, Pemikiran, 

dan Fenomena Agama, 15(2), 97-115. 

Mustaqim, A. (2011). Bela Negara Dalam Perspektif Al-Qur’an (Sebuah Transformasi Makna 

Jihad). Analisis: Jurnal Studi Keislaman, 11(1), 109-130. 

Naqvi, T. (2012). Migration, sacrifice and the crisis of Muslim nationalism. Journal of Refugee 

Studies, 25(3), 474-490. 

Otoman, O. (2015). Pemikiran Politik Hasan Al-Banna (1906–1949) Dan Pembentukan 

Radikalisme Islam. Tamaddun: Jurnal Kebudayaan dan Sastra Islam, 15(1), 35-78. 

Lihat juga Ali, M. (2014). Nationalism and Islam: perspective of Egyptian and Syrian 

Muslim intellectuals. Indonesian Journal of Islam and Muslim Societies, 4(1), 51-79. 

Rahman, F. (1985). Islam in Pakistan. Journal of South Asian and Middle Eastern Studies, 8(4), 

34. 

Renan, E. (2002). What is a Nation?(1882). In Nationalism in Europe (pp. 54-66). Routledge. 

Riyadi, A. D., Mulyani, F. A., & Ni’mah, I. R. (2023). Modern Kontemporer Pemikiran Dalam 

Islam Pemikiran Islam Modern Dan Kontemporer: Pengaruh Gerakan Islam 



 

JIMU: Jurnal Ilmiah Multi Disiplin 
Vol. 04, No. 01, Tahun 2025, Hal.2633-2644, ISSN: 3031-9498 (Online)  
 

2644 |Jurnal Ilmiah Multi Disiplin (JIMU) 

 

Fundamentalis, Revivalis, Modernis, Dan Tradisionalis. Religion: Jurnal Agama, 

Sosial, Dan Budaya, 2(2), 360-368. 

Romualdi, K. B. (2024). Analisis Pemikiran Soekarno Tentang Nasionalisme. Jurnal 

Kolaboratif Sains, 7(10), 3761-3766. 

Ryadi, S. (2016). Islam dan Nasionalisme di Indonesia (Sebuah Tinjauan Sejarah). Rihlah: 

Jurnal Sejarah dan Kebudayaan, 4(1), 50-61. 

Shihab, M. Q. (2020). Islam & Kebangsaan: Tauhid, Kemanusiaan, dan Kewarganegaraan. 

Lentera Hati Group. 

Shortle, A. F. (2020). Religion and Nationalism in Global Perspective. By J. Christopher Soper 

and Joel S. Fetzer. Cambridge: Cambridge University Press, 2018. x+ 267 pp. 29.99 

paper. Politics and Religion, 13(2), 436-438. 

Supratikno, A. (2023). Politik Identitas Dikaji Dari Perspektif Sosio-Historis Pembentukan 

Identitas Nasional Indonesia:-. Jurnal Sosiologi Agama dan Teologi Indonesia, 1(1), 

1-22. 

Vilkov, V. (2019). Russian Marxist conception of the nation by Joseph Stalin and de-

Stalinization trends in Soviet social science in the second half of the twentieth 

century. Norwegian Journal of development of the International Science, (36-4), 39-

48. 

Winarno, T. (2021). Old Radicalsm dan New Radicalsm di Indonesia. An Nahdhoh Jurnal 

Kajian Islam Aswaja, 1(2), 116-121. 

Wiryopranoto, S., Herlina, N., Marihandono, D., & Tangkilisan, Y. B. (2017). Ki Hajar 

Dewantara: pemikiran dan perjuangannya. Museum Kebangkitan Nasional. 

Yuliati, D. (2009). Menyibak Fajar Nasionalisme Indonesia. Makalah dipresentasikan dalam 

Sarasehan Sejarah Regional Daerah, Dinas Kebudayaan dan Pariwisata Provinsi 

Jawa Tengah, di Hotel Pondok Tingal Magelang, 23. 

Yusdani, Y. (2023). Gagasan Politik Gus Dur dan Cak Nur Tentang Indonesia Pasca 

Reformasi. SEIKAT: Jurnal Ilmu Sosial, Politik Dan Hukum, 2(2), 165-174. 

 

 


