
JIMU: Jurnal Ilmiah Multidisipliner                                                                                                                                       
Vol. 04 No. 01, Tahun 2025, Hal. 2722-2733 e-ISSN: 3031-9498   

2722 |Jurnal Ilmiah Multi Disiplin (JIMU) 
 

Analisis Cash Waqf Linked Sukuk dalam Pembagunan Ekonomi Umat 

Perspektif Maqashid Syari’ah Menurut Imam Al-Ghazali 

 

Airin
1
, Muh.Asyur Fauzan

2
, Andi Salwa Ningtyas

3
, Husnul Khatimah

4
, 

Kamaruddin Arsyad
5
, Muh.Ahsan Kamil

6 

1,2,3,4,5,6
Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar, Indonesia 

Email: a.airinn4@gmail.com
1
, muhasyurfauzan@gmail.com

2
, andisalwa37@gmail.com

3
, 

hhhusnulkhatimah08@gmail.com
4
, dr.kamaruddin46@gmail.com

5
, Ahsankkamil.ma@gmail.com

6 

 

Article Info  ABSTRACT  

Article history: 

Received Desember 10, 2025   

Revised Desember 21, 2025 

Accepted Desember 27, 2025 

 
This research analyzes Cash Waqf Linked Sukuk (CWLS) from the 

perspective of maqashid al-shariah according to Imam Al-Ghazali to 

support the economic development of the Muslim community. Using 

a qualitative method based on literature review, the research 

findings demonstrate that CWLS is a Sharia-compliant financial 

innovation that integrates cash waqf with sovereign sukuk through 

mudharabah, ijarah, wakalah, and musharaka contracts. Al-

Ghazali's concept of maqashid, which focuses on protecting religion, 

life, intellect, progeny, and wealth, is implemented in programs for 

economic empowerment, education, and healthcare. CWLS has 

fulfilled the maqashid criteria encompassing dharuriyat (primary 

needs), hajiyyah (secondary needs), and tahsiniyyah (complementary 

needs). This research proves that CWLS is an effective instrument in 

realizing economic development that is just, sustainable, and aligned 

with contemporary Islamic values. 

Keywords: 

Cash Waqf Linked Sukuk, Al-

Ghazali, Islamic Financial 

Instruments, Maqashid 

Syari’ah, and Economic 

Development. 

 

 

This is an open access article under the CC BY-SA license. 

 

Article Info  ABSTRACT 

Article history: 

Received Desember 10, 2025   

Revised Desember 21, 2025 

Accepted Desember 27, 2025 

 
Penelitian ini menganalisis Cash Waqf Linked Sukuk (CWLS) 

melalui perspektif maqashid syari'ah menurut Imam Al-Ghazali 

untuk mendukung pembangunan ekonomi umat. Menggunakan 

metode kualitatif berbasis studi pustaka, hasil penelitian 

menunjukkan bahwa CWLS merupakan inovasi keuangan syariah 

yang mengintegrasikan waqaf uang dengan sukuk negara melalui 

akad mudharabah, ijarah, wakalah, dan musyarakah. Konsep 

maqashid Al-Ghazali yang berfokus pada menjaga agama, jiwa, akal, 

keturunan, dan harta terimplementasi dalam program pemberdayaan 

ekonomi, pendidikan, dan kesehatan. CWLS telah memenuhi kriteria 

maqashid mencakup dharuriyat (kebutuhan primer), hajiyyah 

(kebutuhan sekunder), dan tahsiniyyah (kebutuhan pelengkap). 

Penelitian ini membuktikan bahwa CWLS merupakan instrumen 

efektif dalam mewujudkan pembangunan ekonomi yang adil, 

berkelanjutan, dan sejalan dengan nilai-nilai Islam kontemporer. 

Kata Kunci: 

Cash Waqf Linked Sukuk,  

Imam Al-Ghazali, Instrumen 

Keuangan Syariah, Maqashid 

Syari'ah, Dan Pembagunan 

Ekonomi. 

This is an open access article under the CC BY-SA license. 

 

 

 

mailto:a.airinn4@gmail.com1
mailto:muhasyurfauzan@gmail.com2
mailto:andisalwa37@gmail.com3
mailto:hhhusnulkhatimah08@gmail.com4
mailto:dr.kamaruddin46@gmail.com5
mailto:Ahsankkamil.ma@gmail.com
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


JIMU: Jurnal Ilmiah Multidisipliner                                                                                                                                       
Vol. 04 No. 01, Tahun 2025, Hal. 2722-2733 e-ISSN: 3031-9498   

2723 |Jurnal Ilmiah Multi Disiplin (JIMU) 
 

Corresponding Author: 

Airin 

Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar 

Email: a.airinn4@gmail.com  

 

PENDAHULUAN  

Indonesia merupakan negara yang penduduknya mayoritas memeluk agama Islam dan 

berdasarkan skala global termasuk salah satu terbesar yang ada. Hal ini berdasarkan dari data 

yang dirilis Kementrian Dalam Negeri (Kemendagri) per 31 Desember 2024 bahwa sebanyak 

248, 22 juta jiwa penduduk Indonesia beragama Islam. Dengan adanya populasi Muslim yang 

besar, Indonesia memiliki potensi besar untuk memaksimalkan instrument keuangan syariah 

dalam mendorong pembangunan ekonomi yang inklusif dan berkelanjutan. Namun pada 

realitanya masih terjadi ketimpangan ekonomi dan akses terhadap keaungan syariah yang 

menjadi permasalahan mendasar. 

Waqaf menjadi sebagai salah satu pilar ekonomi dalam Islam yang memiliki potensi 

dalam mendukung Pembangunan ekonomi umat. Berdasarkan data yang dirilis Badan Waqaf 

Indonesia (BWI) terdapat potensi waqaf di Indonesia bisa mencapai Rp 180 triliun per tahun, 

tapi pada kenyataanya masih jauh dari target tersebut yang hanya tercapai sekitar Rp 2,2 

triliun pada tahun 2023. Dengan adanya kesenjangan yang cukup besar antara potensi dan 

realisasi membuat diperlukanya sebuah inovasi dalam pengelolaan waqaf untuk 

memaksimalkan kontribusinya terhadap Pembangunan ekonomi umat. Indonesia sebagai 

salah satu negara  yang penduduknya mayoritas Islam memiliki sebuah tanggung jawab yang 

besar untuk berkontribusi dalam optimalisasi instrument keuangan syariah. 

         Dengan adanya permasalahan tersebut membuat pemerintah Indonesia mengambil lang- 

kah dengan memperkenalkan Cash Waqf Linked Sukuk (CWLS) pada tahun 2020 sebagai 

sebuah Upaya untuk mengintegrasikan waqaf dengan instrument sukuk negara. Cash Waqf 

Linked Sukuk ialah produk investasi sukuk negara yang dipersiapkan sebagai alternatif 

investasi bagi Nazhir dalam mengelolah waqaf uang dan dana sosial untuk mendorong 

program pemberdayaan ekonomi umat dan kegiatan sosial kemasyarakatan. Inovasi ini ada 

untuk menghadirkan terobosan dalam kreatif finanching  yang mengkolaborasi antara aspek 

komersial dan sosial di dalam satu instrument.  

Dari segi legalitas, Cash Waqf Linked Sukuk telah didukung melalui fatwa DSN-MUI 

No. 131/DSN-MUI/X/2019 yang isinya membahas mengenai sukuk waqaf tentang bagaimana 

kententuan dan batasan instrument sukuk yang bisa dikorelasikan dengan waqaf sebagai 

sebuah inovasi dalam produk pasar modal syariah. Adapun dari segi UU No.41 Tahun 2004 

tentang waqaf dan UU No.19 Tahun 2008 yang isinya membahas mengenai Surat Berharga 

Syariah Negara (SBSN) yang membuat kekuatan hukum dari Cash Waqf Linked Sukuk 

semakin kuat. Dalam Cash Waqf Linked Sukuk menggunakan berbagai jenis akad syariah 

seperti Ijarah, mudharabah, musyarkah, dan wakalah bi al-istishmar. Dengan penggunaan 

akad-akad tersebut memastikan bahwa Cash Waqf Linked Sukuk menciptakan transparansi 

dan keadilan dalam manage dana waqaf. (DSN-MUI ). 

Penelitian terdahulu yang dilakukan oleh Rahmatul Fadhil & Nurbalqis (2021) yang 

membahas mengenai “Analisis Cash Waqaf Linked Sukuk dalam perspektif maqashid 

syari’ah”secara umum. Penelitian ini berusaha mengkaji tentang kontribusi Cash Waqf Linked 

Sukuk (CWLS) dalam mengembangkan ekonomi umat yang di bantu oleh inovasi sebagai 

karakter utama yang diperlukan untuk analisis kesesuaian akad yang digunakan dan 

mekanismenya yang berlandaskan pada prinsip maqashid syari’ah karena segala sesuatu yang 

berhubungan dengan ekonomi Islam tentunya harus memenuhi kesesuaian prinsip maqashid 

mailto:a.airinn4@gmail.com


JIMU: Jurnal Ilmiah Multidisipliner                                                                                                                                       
Vol. 04 No. 01, Tahun 2025, Hal. 2722-2733 e-ISSN: 3031-9498   

2724 |Jurnal Ilmiah Multi Disiplin (JIMU) 
 

asy-syari‟ah. Penelitian bertujuan untuk menganalisis transaksi Cash Waqf Linked Sukuk 

(CWLS) dalam Perspektif maqashid syari‟ah. Di samping itu penelitian ini mencantumkan 

teori dari Imam Al-Ghazali yang mengkategorikan maqashid ke dalam tiga Tingkat 

kepentingan yakni Dharuriyat, Hajjiyyat, dan Tahsiniyyat.  

Adapun pembahasan lain mengenai “strategi Implementasi Pengelolaan Cash  Waqf 

Linked Sukuk Dalam Pembagunan Ekonomi Umat melalui pendekatan Analytic Network 

Process (ANP)” yang dilakukan oleh M. M Putri, H. Tanjung, & H. Hakiem (2020), 

Universitas Ibn Khaldun Bogor. Pada penelitian ini membahas mengenai instrument publik 

syariah dalam hal ini Cash Waqf Linked Sukuk (CWLS) belum mencapai tingkat maksimalnya 

karena dari segi potensinya memiliki peluang, namun pada realitanya belum bisa selaras 

dengan potensi yang ada. Oleh sebab itu, penelitian ini menggunakan metode Analytic 

Network Process(ANP) untuk mengidentifikasi masalah, solusi, dan strategi yang sesuai 

berdasarkan pada perspektif regulator, praktisi, dan akademisi dengan tujuan terciptanya 

strategi implementasi Cash Waqf Linked Sukuk (CWLS) dalam mendukung pembangunan 

ekonomi umat. 

Sementara itu, terdapat perbedaan dan persamaan dari hasil penelitian terdahulu dan 

penelitian sekarang. Penelitian terdahulu dan penelitian sekarang sama sama meneliti tentang 

bagaimana Cash Waqf Linked Sukuk (CWLS) dapat mendukung dalam pembangunan 

ekonomi umat. Perbedaanya adalah penelitian terdahulu dalam menganalisis Cash Waqf 

Linked Sukuk (CWLS) menggunakan perspektif maqashid syari‟ah  secara umum dan 

penelitian satunya dalam menganalisi peran Cash Waqf Linked Sukuk (CWLS) menggunakan 

pendekatan Analytic Network Process(ANP). Sehingga terdapat celah penelitian yang terletak 

pada belum adanya pembahasan terkait Cash Waqf Linked Sukuk (CWLS) secara 

komprehensif berdasarkan literatur terdahulu khususnya dari segi maqashid syariah menurut 

Imam Al Ghazali. Oleh karena itu penulis merumuskan masalah penelitian bagaimana cara 

menganalisis Cash Waqf Linked Sukuk (CWLS) dalam pembangunan ekonomi umat 

berdasarkan perspektif maqashid syari‟ah menurut Imam Al-Ghazali. Tujuanya untuk 

mengedentifikasi menjelaskan secara naratif biografi imam al Ghazali, pemikiran konsep 

maqashid syariah dalam pembagunan ekonomi umat, dan konsep CWLS dalam 

Pembangunan ekonomi umat menurut Imam Al-Ghazali . 

 

METODE 

         Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan menerapkan metode deskriptif 

analitis. Jenis penelitian yang digunakan dalam tulisan ini adalah dengan menggunakan studi 

Pustaka yang diperoleh dari beberapa sumber seperti Google Schoolar, Publish or Perish, dan 

Garuda. Selanjutnya penelitian ini menggunakan sumber sekunder yang meliputi rujukan-

rujukan yang terkait dengan topik yang dibahas yang sumbernya berasal dari artikel dan buku. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

1. Biografi Imam Al-Ghazali 

Abu Hamid Muhammad bin Muhammad bin Ahmad Al-Ghazali atau lebih dikenal 

dengan nama Al-Ghazali. Ia lahir di desa Ghazalah, sebuah desa yang terletak di pinggiran 

kota Thus di wilayah kekuasaan Khurasan, Iran  pada tahun 450 Hijriah atau sekitar 1058 

Masehi. Ia berasal dari keluarga sederhana bahkan bisa dibilang miskin. Ayahnya bernama 

Muhammad yang bekerja sebagai pengrajin wol (al-ghazzal) yang pendapatan dihasilkan dari 

pekerjaanya tersebut tidak stabil. Meskipun demikian, ayah Al-Ghazali dikenal sebagai 

pribadi yang saleh dan tidak pernah meminta-minta, dia hanya mengonsumsi hasil dari 

kerajinan wol yang dijualnya di pasar Thus. Saat waktu luang setelah memintal wol, ayahnya 



JIMU: Jurnal Ilmiah Multidisipliner                                                                                                                                       
Vol. 04 No. 01, Tahun 2025, Hal. 2722-2733 e-ISSN: 3031-9498   

2725 |Jurnal Ilmiah Multi Disiplin (JIMU) 
 

sering memanfaatkan kesempatan untuk belajar dari para ulama. Ia selalu berdoa agar 

mendapatkan keturunan yang menjadi ulama dan ahli dalam berkhotbah. 

Meskipun berasal dari keluarga yang terbilang kurang mampu secara ekonomi Al-

Ghazali tumbuh di lingkungan yang religius dan menghargai akan pentingnya pendidikan. Di 

samping itu, pamanya yang bernama Abu Hamid  dikenal sebagai tokoh yang berilmu dan 

dihormati. Paman Al-Ghazali aktif dalam membuat karya tulis hingga  otoritasnya diakui oleh 

para pakar hukum dari berbagai wilayah. Oleh sebab itu, Al-Ghazali dapat dikatakan hidup di 

tengah suasana yang kaya akan interaksi dengan dunia ilmu pengetahuan. Kondisi inipun 

diperkuat oleh semangat ayahnya dalam memastikan kedua anak laki-lakinya tetap 

mendapatkan pendidikan yang berkualitas. Di samping itu, saat kondisi kesehatan ayahnya 

kian memburuk, ia menitipkan anak-anaknya kepada temannya yang bernama Ahmad bin 

Muhammad Ar-Razakani yang merupakan seorang sufi untuk di didik. Ayahnya juga 

memberikan sisa uang yang dimilikinya kepada temannya tersebut sebagai bentuk dukungan 

bagi kebutuhan pendidikan anak-anaknya. 

          Sementara itu, di bawah bimbingan teman ayahnya, Al-Ghazali dan saudaranya Abu Al 

Futuh Ahmad diajarkan berbagai bidang ilmu salah satunya bahasa Arab yang pada saat itu 

minat masyarakat meningkat untuk mempelajari bahasa Arab,  terkhusus pada ajaran-ajaran 

Nabi Muhammad. Hal ini bisa terjadi karena adanya pertemuan antara dua kebudayaan, Arab 

dan Persia yang menciptakan situasi unik dan kaya akan nilai-nilai budaya. Setelah dana yang 

digunakan habis, Al-Ghazali dan saudaranya diarahkan oleh teman ayahnya untuk 

melanjutkan studi di madrasah, sehingga mereka dapat memperoleh tempat tinggal gratis. Al-

Ghazali dan saudaranya secara tidak langsung mendapat jaminan pendidikan melalui bantuan 

teman ayahnya. Selanjutnya, di usianya yang menginjak 15 tahun, Al-Ghazali melakukan 

perjalanan untuk menuntut ilmu ke Jurjan yang tempat tersebut terkenal sebagai pusat 

pembelajaran yang berkembang pesat pada waktu itu (sekitar 160 km dari Tus). Hal in 

dilakukan untuk mempelajari fiqh langsung di bawah bimbingan Imam al-Isma'ili. Praktik 

mencari ilmu dengan bepergian untuk belajar dari ahlinya atau dalam hal ini para ulama 

terkemuka adalah tradisi dalam pendidikan Islam. Setelah belajar selama setahun, Al-Ghazali 

kembali ke Tus dan menetap selama tiga tahun untuk mendalami apa yang telah ia pelajari . 

Selanjutnya, pada umur ke 23 tahun ia berangkat ke Naysabur untuk belajar di bawah 

bimbingan Al-Juwaini yang dikenal sebagai Imam Al-Haramayn, imam dari dua kota suci 

yakni Mekkah dan Madinah. Al-Ghazali belajar di bawah bimbingan Imam al-Juwaini selama 

lima tahun sembari membantu mengajar, mempelajari kalam (teologi skolastik), logika, dan 

kemungkinan beberapa filsafat. Selama periode ini, dia juga mulai belajar Sufisme di bawah 

bimbingan Syaikh Al-Farmadhi. Setelah lama menetap di Naysabur, ia pergi ke istana Nizam 

Al-Mulk yang menjadi pusat hukum dan agama hingga tahun 484 Hijriah/1091 Masehi. 

Disana ia diangkat sebagai pengajar  di Nizamiyah di Baghdad. Selama periode ini, ia banyak 

menulis tentang fikih dan juga menghasilkan beberapa buku terkait Ta'limiyyah-Pandangan 

yang menekankan dimensi batin, rahasia, dan tersembunyi dari ilmu agama, sering dikaitkan 

dengan ajaran Sufisme  dan aspek esoterik Islam. Ia diberikan gelar Hujjatul Islam (Bukti 

Islam) berkat pengetahuan, tindakan, serta kehidupannya yang penuh perjuangan dan 

pengorbanan dalam mempertahankan ajaran agama dari berbagai serangan, baik dari luar 

maupun dari dalam Islam. 

Sementara itu, pada bidang Tasawuf Al-Ghazali memperkenalkan sebuah konsep 

yakni al-Ma'rifah. Al-Ma’rifah adalah konsep pengetahuan tentang rahasia Tuhan dan aturan-

Nya mengenai segala sesuatu yang ada. Berkat jasanya dalam berdakwah, baik melalui pidato 

maupun dalam bentuk tulisan, ia menerima penghargaan dari beberapa negara Islam. Hal ini 

bukan tanpa alasan, Imam Al-Ghazali dalam sejarah filsafat Islam  dikenal sebagai tokoh 

yang meragukan segala hal. Keraguan ini muncul saat mempelajari ilmu kalam dan teologi 

dari al-Juwaini (Aziz, 2015). Pertanyaan muncul dalam dirinya tentang teologi: mazhab 



JIMU: Jurnal Ilmiah Multidisipliner                                                                                                                                       
Vol. 04 No. 01, Tahun 2025, Hal. 2722-2733 e-ISSN: 3031-9498   

2726 |Jurnal Ilmiah Multi Disiplin (JIMU) 
 

manakah yang benar-benar sahih? Awalnya ia percaya pada panca indra, tetapi ternyata panca 

indra juga bisa menipu. Akibat ketidakpercayaan itu, kemudian ia mengandalkan akal. 

Namun, akal pun tidak dapat diandalkan sepenuhnya. Bisa saja apa yang sekarang dianggap 

benar menurut akal, nanti akan terbukti salah jika kesadaran yang lebih mendalam muncul, 

seperti halnya orang yang bangun dari tidurnya (Maftukhin, 2012). Baginya, tasawuf 

diibaratkan sebagai penyelamatnya karena melalui tasawuf segala keraguan dalam dirinya 

mampu dihilangkannya. Ia yakin bahwa pertanyaanya selama ini telah terjawab. Pengetahuan 

mistik, yakni cahaya yang diturunkan Tuhan ke dalam dirinya, itulah yang memberikan 

keyakinan tersebut, yaitu pengetahuan yang diperoleh langsung dari Tuhan. 

Imam Al-Ghazali banyak menulis buku dari berbagai bidang ilmu pengetahuan. Karya 

terbesar yang pernah Al-Ghazali buat yakni Ihya Ulum al-Din (Menghidupkan Kembali Ilmu-

Ilmu Agama), karena karyanya tersebut berdampak dalam sejarah Islam dan isi dari buku 

tersebut menjelaskan tentang bagaimana panduan kompeherensif seorang Muslim saleh 

menuju Allah SWT. Pada bidang ushul fiqh, ia menulis Al-Mustasyfa  yang isi dari karyanya 

menjelaskan bagaimana prinsip-prinsip dasar digunakan untuk menilai, menggali, dan 

menyeleksi hukum-hukum syariah dari sumber-sumbernya (Al-Qur‟an, Hadits, Ij‟ma, dan 

Qiyas). Di samping itu, Al-Ghazali juga menuliskan buku mengenai filsafat yang judulnya 

Tahafut Al-Falasifah yang dalam karyanya membahas mengenai 20 doktrin filsfat, terutama 

yang di ajarkan oleh Ibn Sina dan Al-Farabi yang mengikuti filosofis Aristoteles dan 

Neoplatonisme. Al-Ghazali berpendapat bahwa ajaran-ajaran filosofis tersebut tidak bisa 

dibuktikan secara demonstraratif dan sering kali tidak sejalan dengan ajaran-ajaran Islam. 

Selanjutnya, di akhir perjalanan intelektualnya Al-Ghazali mendapatkan tawaran untuk 

kembali mengajar di Madrasah Nizamiyyah (1106 M/500 H) di Nashapur yang tempat ini 

adalah tempat ia menimbah ilmu di bawah bimbingan Imam-al-Haramayn. Al-Ghazali 

melanjutkan mengajar di Nashapur setidaknya hingga 1110 M dan setelahnya dia kembali ke 

Tus tempat kelahirannya. Pada tahun 1111 M atau 505 H di kota kelahiranya, Al-Ghazali 

menghebuskan nafas terakhirnya di usia 54 tahun pada hari Senin, tanggal 14 Jumadil Akhir 

tahun 505 Hijriah/1111 Masehi. 

 

2. Konsep Maqasyid Syariah Dalam Pembagunan Ekonomi Umat 

Kelebihan pendekatan berdasarkan pada maqasid syari’ah dalam pengembangan 

hukum Islam jika dibandingakan dengan pendekatan kebahasan yakni menghasilkan hukum 

Islam yang bersifat kontekstual. Dari sinilah Imam Al-Ghazali menggunakan teori ushul fiqh-

nya berusaha agar hukum Islam selalu dapat tampil secara kontekstual. Dalam salah satu 

karyanya yakni Al-Mustasyfa, Al-Ghazali menghubungkan antara kemaslahatan dengan 

maqashid asy-syariah. Dia berkata bahwa: 

“Adapun maslahat pada dasarnya adalah ungkapan dari menarik manfaat dan menolak 

mudarat, tetapi bukan itu yang kami maksud; sebab menarik manfaat dan menolak mudarat 

adalah tujuan makhluk (manusia), dan kebaikan makhluk itu akan terwujud dengan meraih 

tujuan-tujuan mereka. Yang kami maksud dengan maslahat ialah memelihara tujuan syara‟ 

hukum Islam, dan tujuan syara‟ dari makhluk itu ada lima, yaitu memelihara agama, jiwa, 

akal, keturunan, dan harta mereka. Setiap yang mengandung upaya memelihara kelima hal 

prinsip ini disebut maslahat, dan setiap yang menghilangkan kelima prinsip ini disebut 

mafsadat” 

Berdasarkan pendapat Al-Ghazali di atas dapat disimpulkan bahwa untuk mencapai 

kemaslahatan diperlukan sebuah upaya dalam menjaga dan memelihara tujuan hukum Islam 

(Maqashid syariah) yang meliputi lima hal dimulai dari menjaga agama, jiwa, akal, 

keturunan, dan harta. Setelah semuanya terpenuhi, barulah kemaslahatan dapat tercapai. Di 

samping itu, Maslahah juga memiliki tingkatan jika ditinjau dari segi substansi di mulai dari 

daruriyyah (kebutuhan primer), hajjiyah (kebutuhan sekunder), dan yang terakhir ada 



JIMU: Jurnal Ilmiah Multidisipliner                                                                                                                                       
Vol. 04 No. 01, Tahun 2025, Hal. 2722-2733 e-ISSN: 3031-9498   

2727 |Jurnal Ilmiah Multi Disiplin (JIMU) 
 

tahsiniyyah (pelengkap/penyempurna). Daruriyyah ruang lingkupnya mencakup kebutuhan 

paling dasar yang harus dipenuhi untuk menjaga eksistensi dan kesejahteraan manusia secara 

utuh. Contohnya pemeliharaan agama, jiwa, dan harta yang sangat fundamental bagi 

keberlangsungan hidup. Jika kebutuhan tidak terpenuhi, maka akan menjadi sebuah hambatan 

bagi keberlangsungan hidup dan moral masyarakat. Hajjiyah yakni tujuannya untuk 

menghilangkan kesulitan dan mempermudah pemenuhan kebutuhan pokok tanpa mengurangi 

esensi dan fungsi utama dari kebutuhan tersebut. Sedangkan tahsiniyyah memiliki tujuan agar 

menyempurnakan dan memperindah kehidupan manusia melalui aspek tambahan yang tidak 

mendasar tetapi meningkatkan kualitas kesejahteraan. 

Meskipun demikian, pembagunan ekonomi yang berlandaskan pada maqashid syariah 

menekankan pada keadilan yang diwujudkan melalui distribusi kekayaan dan kesempatan 

sehingga dapat memperpendek gap kemiskinan di masyrakat. Hal ini diimplementasikan 

melalui zakat, infaq, dan sedekah yang menjadi instrumen konkrit untuk memastikan sumber 

daya ekonomi terdistribusi secara merata dan memberikan manfaat maksimal bagi seluruh 

lapisan masyarakat. Secara holistik, pola pembagunan ekonomi berdasarkan  maqasyid 

syari’ah tidak hanya terfokus kepada pertumbuhan ekonomi saja, tetapi juga memperhatikan 

aspek lain seperti menjamin keberlanjutan moral, sosial, dan spiritual masyarakat. Dengan 

kata lain, metode ini hadir agar pembagunan dapat membawa kesejahteraan secara nyata yang 

tidak hanya terpaku kepada kemakmuran dunia, tetapi kebahagiaan akhirat yang menjadi 

tujuan utama dalam ajaran Islam. Oleh sebab itu, maqashid syariah sebagai kerangka 

pembagunan ekonomi yang menawarkan pendekatan kompeherensi dan manusiawi yang 

tujuan utamanya adalah menjaga dan melestarikan kelima unsur pokok maqashid syari’ah 

serta memastikan tercapainya keadilan dan pemerataan yang seimbang sesuai dengan nilai 

dan etika Islam.   

Selanjutnya, konsep maslahah menurut Imam Al-Ghazali diibaratkan sebagai fondasi 

dalam sebuah bangunan yang dalam konteks ini merujuk pada ekonomi Islam. Konsep 

maslahah yang dirumuskan oleh Imam Al-Ghazali memiliki tujuan untuk meningkatkan 

kesejahteraan seluruh umat manusia dengan menjaga dan melindungi kelima unsur tersebut. 

Oleh sebab itu, segala sesuatu yang mampu melindungi aspek-aspek tersebut dapat 

mendatangkan maslahah (kebaikan) dan jika sebaliknya maka akan mendatangkan mafsadat 

(kerusakan). Al-Ghazali menegaskan pentingnya keterpaduan antara aspek lahiriah (syariat) 

dan batiniah (hakikat) dalam membangun sistem ekonomi yang tidak hanya adil secara 

hukum, tetapi juga berkah secara spiritual. Ia mengkritik praktik ekonomi yang hanya 

menegakkan hukum sebagai formalitas semata tanpa menghadirkan nilai spiritual dan etika 

sehingga menyebabkan keringnya ruh ekonomi Islam. 

Dalam kerangka pembagunan ekonomi, Al-Ghazali berpendapat bahwa segala 

aktifitas ekonomi ialah sebuah kewajiban sosial yang harus dijalankan dengan efisiensi demi 

kesejahteraan masyarakat. Dengan pendekatan sufistiknya yang mengharmoniskan syariat dan 

hakikat, Al-Ghazali memandang kegiatan ekonomi sebagai suatu ibadah yang melibatkan 

dimensi spiritual, etika, dan sosial yang maslahah dijadikan sebagai pijakan untuk membagun 

ekonomi yang berkeadilan, beretika, dan membawa keberkahan, sekaligus memenuhi 

kebutuhan dasar. Pemikiranya masih sangat relevan dan cocok digunakan dalam 

pengembangan ekonomi Islam kontemporer termasuk dalam penerapan instrumen keuangan 

Islam seperti zakat, sukuk, dan pengelolaan fiskal negara yang berdasarkan pada keadilan 

sosial dan keberlanjutan pembangunan ekonomi umat. Sementara itu, ia menguraikan bahwa 

aktifitas ekonomi seperti berdagang, produksi, dan pertukaran harus mengutamakan prinsip 

keadilan, kejujuran, dan tanggung jawab sosial. Pasar berkembang secara alami yang hal ini 

terjadi karena adanya kebutuhan manusia yang harus dipenuhi berdasarkan harga dan 

keuntungan yang diperoleh dengan wajar. Al-Ghazali juga mengomentari mengenai uang, 

menurutnya uang adalah sebuah alat tukar bukan komoditas yang diperjualbelikan. Jika 



JIMU: Jurnal Ilmiah Multidisipliner                                                                                                                                       
Vol. 04 No. 01, Tahun 2025, Hal. 2722-2733 e-ISSN: 3031-9498   

2728 |Jurnal Ilmiah Multi Disiplin (JIMU) 
 

terjadi  penimbunan uang maka akan menghambat sirkulasi ekonomi yang berefek pada 

inflasi. 

Pengaplikasian maqashid asy-syari’ah dalam Cash Waqf Linked Sukuk (CWLS) 

berperan penting dalam mewujudkan pembangunan ekonomi umat. Sebagai contoh, CWLS 

Ritel SWR003 menggunakan konsep maqashid syari’ah yang tujuanya untuk memastikan 

bahwa pengelolaan dana wakaf uang berjalan sesuai prinsip syariah dan dapat memberikan 

manfaat sosial secara nyata bagi Masyarakat. Cash Waqf Linked Sukuk (CWLS) ialah sebuah 

instrument investasi sosial yang terbebas dari unsur riba, gharar, dan maysir serta dalam 

pelaksanaan terdapat penggabungan antar nilai ibadah dengan pembagunan ekonomi. 

Selanjutnya, penerapatan maqashid syari’ah bisa dilihat dari dana investasi yang di hasilkan 

CWLS yang kemudian disalurkan melalui Lazizmu dan Bangun Sejahterah Mitra Umat 

(BSMU) untuk menjalankan program-program pemberdayaan masyarakat. Dari segi 

maqashid syari’ah, Cash Waqf Linked Sukuk (CWLS) telah memenuhi kriteria dari 

kemaslahatan karena telah memenuhi keseluruhan dari kelima aspek.  Adapun contoh 

pengimplementasiaanya yakni 

1. Menjaga Agama (hifz ad-din), Cash Waqf Linked Sukuk (CWLS) mendukung kegiatan 

keagamaan dan sosial yang dapat memperkuat nilai spiritual umat 

2. Menjaga Jiwa ( hifz an-nafs), Pemberdayaan program-program ekonomi seperti 

membantu UMKM dan peternakan domba yang bisa membantu masyrakat untuk 

memenuhi kebutuhan hidup secara layak dan mandiri. 

3. Menjaga akal (hifz al-‘aql), Mengadakan pelatihan dan pendampingan bagi pelaku 

usaha agar mereka memiliki pengetahuan dan keterampilan yang lebih baik. 

4. Menjaga Keturunan (hifz an-nasab), Dukungan Cash Waqf Linked Sukuk (CWLS) 

terhadap ekonomi pesantren yang membantu dalam keberlanjutan kesejahteraan 

keluarga dan generasi muda. 

5. Menjaga Harta (hifz al-mal), Pengelolaan dana wakaf yang produktif dan transparan 

sehingga memberikan manfaat ekonomi tanpa merusak nilai-nilai moral Islam 
 

Dari segi tujuan, program Cash Waqf Linked Sukuk (CWLS) telah memenuhi kriteria 

tingkatan dari maqashid syari’ah yakni dharuriyyah,hajiyyah, dan tahsiniyyah. Sebagai 

contoh, CWLS memenuhi kebutuhan pokok masyarakat dengan menyediakan akses air 

bersih, mendukung UMKM, dan memperkuat ketahanan pangan (Dharuriyah). Selanjutnya, 

CWLS mempermudah umat dalam berwakaf uang secara aman dan produktif (hajiyyah), dan 

tingkat terakhir yakni tahsiniyyah, melakukan pendampingan dan pelatihan yang dilakukan 

oleh bank syariah dan nazhir menjadi penyempurna agar program berjalan efektif dan 

berkelanjutan. Dengan kata lain, penerapan maqashid syari’ah dalam Cash Waqf Linked 

Sukuk (CWLS) dapat membawa dampak yang signifikan terhadap kemaslahatan dan 

pembagunan ekonomi umat. Sebagai contoh, pada dana wakaf tidak hanya bernilai amal 

ibadah, tetapi juga menjadi instrumen nyata dalam menciptakan keadilan sosial, 

meningkatkan kesejahteraan masyarakat kecil, memberdayakan pesantren, serta mendorong 

pertumbuhan ekonomi berbasis nilai-nilai Islam yang berkeadilan dan berkelanjutan.   

3. Cash Waqf Linked Sukuk dalam pembagunan Ekonomi Umat Imam Al-Ghazali 

Wakaf berasal dari kata”waqafa” yang artinya menahan, berhenti, atau tinggal diam di 

suatu tempat. Frasa "waqafa yaqifu waqfan" memiliki arti serupa dengan "yahbisu tahbisan", 

yaitu mewaqafkan. Istilah "menahan" digunakan karena wakaf dilindungi dari kerusakan, 

penjualan, dan segala tindakan yang bertentangan dengan tujuan wakaf. Selain itu, manfaat 

dan hasilnya juga dibatasi serta dilarang untuk digunakan oleh siapa pun kecuali mereka yang 

berhak atas wakaf tersebut. Menurut terminologi syariat, Muhammad Jawad Mughniyah 

dalam karyanya berjudul Al-Ahwalus Asy-Syakhsiyah menyatakan bahwa wakaf merupakan 

suatu jenis pemberian yang memerlukan penahanan pokok harta serta pengalokasian hasilnya 



JIMU: Jurnal Ilmiah Multidisipliner                                                                                                                                       
Vol. 04 No. 01, Tahun 2025, Hal. 2722-2733 e-ISSN: 3031-9498   

2729 |Jurnal Ilmiah Multi Disiplin (JIMU) 
 

untuk tujuan-tujuan yang bermanfaat. Sementara itu, dalam literatur fiqh, para ulama 

memiliki pandangan yang beragam mengenai definisi wakaf. Perbedaan pandangan tersebut 

menghasilkan implikasi hukum yang berbeda-beda. Adapun pengertian wakaf dalam syariat 

Islam, jika ditinjau dari sudut pandang orang yang mewakafkan, dapat dijelaskan sebagai 

suatu perbuatan hukum yang dilakukan seseorang secara sengaja untuk memisahkan atau 

mengalihkan harta bendanya guna dimanfaatkan bagi kepentingan di jalan Allah atau untuk 

kebaikan umum. 

Secara Bahasa, sukuk bisa diartikan sebagai dokumen atau sertifikat. Istilah ini berasal 

dari bahasa Arab, yakni dari kata "ṣakk" (كص) dengan bentuk jamak "sukuk" (كوكص). Dari 

segi istilah, pengertian sukuk merujuk ke beberapa definisi diantaranya; Menurut Accounting 

and Auditing Organization for Islamic Financial Institutions (AAOIFI) Sharia Standard, 

sukuk didefinisikan sebagai sertifikat bernilai sama yang mewakili bagian kepemilikan yang 

tidak terbagi atas suatu aset berwujud, nilai manfaat aset, jasa, atau kepemilikan aset dari 

proyek atau kegiatan investasi tertentu. Dalam konteks ekonomi Islam, sukuk bukanlah 

sebuah instrument keuangan yang baru. Instrument ini telah lama digunakan sebagai alat 

keuangan dalam perdagangan domestik dan internasional oleh pedagang Muslim sejak awal 

perkembangan Islam (abad ke-6 Masehi). Sukuk merupakan salah satu instrumen pasar modal 

syariah yang semakin populer seiring dengan pertumbuhan industri keuangan syariah. Pada 

awalnya, sukuk dikenal dengan sebutan obligasi syariah. Namun, dari sudut pandang syariah, 

istilah "obligasi syariah" kurang tepat karena sukuk bukanlah surat utang, melainkan sertifikat 

yang menunjukkan bukti kepemilikan atas aset riil. Oleh karena itu, diperkenalkan istilah 

"sukuk investasi" atau yang lebih umum disebut "sukuk". 

Cash Waqf Linked Sukuk (CWLS) ialah produk investasi berbasis sukuk negara yang 

ditawarkan sebagai pilihan alternatif bagi nadzir untuk mengelola wakaf tunai serta dana 

sosial lainnya guna mendukung inisiatif pemberdayaan ekonomi masyarakat dan aktivitas 

sosial kemasyarakatan. Di samping itu, berdasarkan perspektif pemerintah Cash Waqf Linked 

Sukuk (CWLS) berfungsi sebagai sumber pendanaan alternatif yang penerbitannya tidak 

menimbulkan beban pada Anggaran Pendapatan dan Belanja Negara atau Daerah 

(APBN/APBD). Instrumen ini juga berkontribusi dalam mengurangi ketergantungan terhadap 

utang luar negeri serta memperkuat stabilitas ekonomi makro. Berdasarkan pandangan 

masyarakat, instrumen ini menarik karena menawarkan investasi yang aman dan dijamin oleh 

pemerintah. Lebih lanjut, masyarakat memiliki kesempatan untuk menentukan arah 

pembangunan dari dana tersebut berdasarkan prioritas kebutuhan komunitas. Adapun 

beberapa keunggulan yang ditawarkan Cash Waqf Linked Sukuk yakni: 

1. Tersedianya fasilitas bagi wakif uang agar dapat dimanfaatkan untuk aktivitas-aktivitas 

produktif. 

2. Wakaf uang ditempatkan dalam instrumen yang aman dan bebas risiko seperti sukuk 

negara. 

3. Seluruh dana atau 100% akan dikembalikan kepada wakif pada saat jatuh tempo. 

4. Hasil dari investasi sukuk wakaf akan digunakan untuk membentuk aset wakaf baru 

serta membiayai kegiatan sosial. 

5. Calon wakif dengan jumlah wakaf uang tertentu dapat mengajukan proyek atau 

kegiatan sosial yang akan dilaksanakan dan dibiayai. 

6. Badan Wakaf Indonesia (BWI) dikecualikan dari kewajiban perpajakan, sehingga 

hasil investasi diperoleh secara kompetitif 
 

Jika ditinjau dari segi kemaslahatan, Cash Waqf Linked Sukuk (CWLS) mampu 

mendorong keberlanjutan dalam perekonomian. Hal ini terbukti dalam keuangan Islam pada 

sektor sosial yang memiliki potensi memajukan sektor komersial dan menciptakan hubungan 



JIMU: Jurnal Ilmiah Multidisipliner                                                                                                                                       
Vol. 04 No. 01, Tahun 2025, Hal. 2722-2733 e-ISSN: 3031-9498   

2730 |Jurnal Ilmiah Multi Disiplin (JIMU) 
 

timbal balik yang memberikan manfaat signifikan terhadap kesejahteraan Masyarakat dan 

keberlanjutan pembagunan ekonomi. Dengan demikian, CWLS dapat menyediakan 

pembiayaan untuk sektor komersial sekaligus sektor sosial. Pembiayaan tersebut dialokasikan 

ke sektor produktif untuk menggerakkan ekonomi rill dan hasil dari kegiatan produktif 

tersebut kemudian disalurkan ke sektor sosial yang memerlukan, seperti lembaga pendidikan 

tinggi, penanganan pembiayaan daerah pasca bencana, serta bidang sosial lainnya. Dalam 

penerbitannya, Cash Waqf Linked Sukuk  digunakan dalam berbagai akad diantaranya: 

1. Mudharabah , Sukuk ini didasarkan pada perjanjian di mana satu pihak menyediakan 

modal (investor sebagai shahibul mal) dan pihak lain mengelola dana tersebut 

(mudharib), yang dalam hal ini adalah nazhir. Keuntungan dari kerja sama ini dibagi 

berdasarkan persentase bagi hasil dan diberikan pada saat jatuh tempo sesuai 

kesepakatan, sedangkan kerugian ditanggung oleh pemilik dana. Namun, jika kerugian 

terjadi akibat kesalahan nazhir, maka nazhir bertanggung jawab sebatas dana dari 

pengembangan aset wakaf dan tidak boleh mengurangi aset tersebut. 

2. Ijarah , Sukuk yang diterbitkan dengan skema akad ijarah, jika dilakukan oleh nazhir, 

maka nazhir bertindak sebagai emiten yang melakukan akad sukuk atas manfaat aset 

wakaf dengan investor. Ujrah disepakati berdasarkan nilainya pada saat akad, baik 

berupa uang, barang, maupun bangunan. Jika diterbitkan oleh pihak ketiga (bukan 

nazhir), maka nazhir akan melakukan akad dengan pihak tersebut sesuai prinsip 

syariah, seperti akad hikr atau akad ijarah. 

3. Wakalah bi al-Istismar, Sukuk ini diterbitkan dengan skema akad wakalah bi al-

istitsmar, di mana investor (muwakkil) melakukan akad dengan wakil, yaitu nazhir 

atau pihak ketiga yang menerbitkan sukuk. Dalam hal ini, seluruh hasil dari dana 

sukuk yang telah dikelolah menjadi hak muwakkil pada saat jatuh tempo atau sesuai 

kesepakatan. 

4. Musyarakah, Sukuk yang diterbitkan dengan skema akad musyarakah dilakukan 

antara investor dengan penerbit sukuk (nazhir). Nazhir dapat bertindak sebagai syarik 

aktif atau pihak ketiga yang menerbitkan sukuk. Masing-masing syarik berhak atas 

bagi hasil yang menjadi bagiannya, dan penerbit sukuk wajib mengembalikan modal 

musyarakah kepada syarik (Nasrul, 2018). 

 

Fondasi utama dalam pemikiran ekonomi Al-Ghazali ialah konsep mashlah yaitu 

manfaat yang harus diwujudkan dalam setiap aktifitas ekonomi. Menurutnya, tujuan pokok 

dari aktivitas ekonomi adalah menjaga lima prinsip dasar: agama, jiwa, akal, keturunan, dan 

harta. Kerangka ini hadir untuk menentang eksploitasi dan monopoli karena hal tersebut 

menyalahi tujuan syariah. Produksi, konsumsi, serta distribusi harta harus diarahkan pada 

kemaslahatan bersama, bukan semata-mata untuk keuntungan pribadi (Anshori, 2020; Hadi, 

2020). Al-Ghazali juga mengkritik pola hidup konsumtif dan mendorong sikap qana'ah 

(kepuasan batin) serta kesederhanaan. Ia menegaskan bahwa kekayaan bukanlah akhir tujuan 

hidup, melainkan alat untuk meraih ridha Allah SWT. Sebagai contoh, dalam bidang produksi 

ia menegaskan bahwa pentingnya niat yang baik, jujur, dan berkah. Hal ini menjadi dasar 

penting dalam ekonomi Islam yang menolak prinsip-prinsip sekuler seperti pemisahan nilai-

nilai agama dan eksploitasi tenaga kerja (Hidayatullah, 2022; Yusuf, 2022). Al-Ghazali dalam 

epistemologi ekonomi Islam menekankan bahwa ilmu ekonomi tidak dapat dipisahkan dari 

ilmu agama. Ia membangun kerangka pemikiran ekonomi ini berdasarkan wahyu dan akal 

yang keseluruhan semua aktivitas ekonomi harus berjalan dalam batasan syariah. 

Dalam kerangka epitimologisnya, Al-Ghazali menjadikan maqashid syariah sebagai 

sebuah standar untuk menilai keberhasilan sistem ekonomi. Hal ini menjadi perbedaan 

mendasar antara ekonomi Islam dan ekonomi konvensional yang cenderung bersifat sekuler 



JIMU: Jurnal Ilmiah Multidisipliner                                                                                                                                       
Vol. 04 No. 01, Tahun 2025, Hal. 2722-2733 e-ISSN: 3031-9498   

2731 |Jurnal Ilmiah Multi Disiplin (JIMU) 
 

dan terpisah dari nilai-nilai spiritual (Rahmawati, 2021). Pengelolaan Cash Waqf Linked 

Sukuk (CWLS) mendatangkan dampak positif. Dana wakaf ini dimanfaatkan untuk 

memajukan perekonomian nasional melalui sektor sosial seperti: 

1. Mendukung program sosial, khususnya penyelesaian pembangunan Retina dan 

Glaukoma Center di Rumah Sakit Mata Achmad Wardi, Serang, Provinsi Banten. 

2. Yayasan BSM Umat, sebagai Nadzir, menjalankan program penangkaran benih padi, 

pemberian indukan sapi potong, beasiswa pendidikan, serta bantuan alat dengar. 

3. LAZISNU, sebagai Nadzir, melaksanakan kesehatan klinik pesantren, beasiswa santri 

dhuafa, dan bantuan modal usaha mikro, kecil, dan menengah (UMKM). 

4. LAZISMU, sebagai Nadzir, menjalankan Indonesian Mobile Clinic (Ambulance), 

Beasiswa Mentari, Beasiswa Sang Surya dan Bakti Guru, serta pemberdayaan 

UMKM. 

5. Baitul Maal Muamalat melaksanakan Sahabat UKM, Beasiswa Sarjana Muamalat, dan 

Beasiswa CIKAL (SD-SMA). 

 

Berdasarkan contoh di atas mengindikasikan bahwa keuangan syariah mampu 

mendukung aspek sosial yang dapat merangsang sektor komersial sehingga menciptakan 

keterkaitan yang saling menguntungkan sehingga menghasilkan dampak signifikan terhadap 

kesejahteraan sosial dan pembangunan ekonomi yang berkelanjutan. Melalui pendekatan ini, 

Cash Waqf Linked Sukuk (CWLS) berfungsi sebagai penghubung antara sektor bisnis dan 

sektor sosial. Dana dialirkan ke berbagai sektor produktif yang bisa mendorong pertumbuhan 

ekonomi secara  nyata dan hasil dari aktivitas tersebut disalurkan ke sektor sosial yang 

memerlukan bantuan, seperti perguruan tinggi, pengelolaan pembiayaan wilayah pasca 

bencana, serta bidang sosial lainnya. 

Konsep sukuk dapat memastikan bahwa transparansi dan kejujuran dalam pembagian 

keuntungan, menghindari pola konsumsi yang dikritik oleh Al-Ghazali, dan mempromosikan 

berkah melalui niat waqf untuk kebaikan umum. Cash Waqf Linked Sukuk (CWLS) 

mencerminkan pemikiran Al-Ghazali dengan menjadikan ekonomi sebagai sarana untuk 

kesejahteraan spiritual dan sosial, bukan eksploitasi. Instrumen ini telah diterapkan di 

beberapa negara Muslim, seperti Indonesia dan Malaysia untuk membiayai proyek-proyek 

sosial, sehingga berkontribusi pada pelestarian al-ural al-khamsah. Namun, implementasinya 

memerlukan pengawasan agar memastikan kepatuhan penuh terhadap syariah dan mencegah 

penyimpangan pada prinsip-prinsip yang dicetuskan Al-Ghazali. Meskipun demikian, 

banyaknya kemudahan dan kemaslahatan yang ditawarkan Cash Waqf Linked Sukuk (CWLS) 

dalam mencapai tujuan pembagunan ekonomi ternyata masih menghadapi sejumlah tantangan 

dalam pengimpelementasiaanya diantaranya: 

1. Tingkat literasi Masyarkat terhadap CWLS relative rendah, Masih banyak Masyarakat 

yang belum memahami bagaimana konsep, mekanisme, ataupun manfaat yang 

dihasilkan dari CWLS sehingga berdampak pada partisipasi yang belum optimal. 

2. Skala penghimpunan yang masih jauh daripotensinya, Meskipun potensi wakaf uang 

sangat besar di Indonesia, realisasi penghimpunannya masih jauh dari potensi karena 

keterbatasan strategi pemasaran, jaringan, dan insentif yang dapat meningkatkan minat 

masyarakat untuk berpartisipasi dalam program CWLS. 

3. Efisiensi penyaluran, Efisiensi penyaluran hasil investasi CWLS menjadi tantangan 

tersendiri. Dana yang telah terkumpul dan diinvestasikan harus disalurkan secara 

tepat, efektif, dan sesuai dengan prinsip-prinsip syariah. Proses distribusi dana hasil 

investasi (imbal hasil) memerlukan pengawasan dan tata kelola yang profesional agar 

benar-benar sampai pada program-program pemberdayaan ekonomi, pendidikan, dan 

kesehatan yang sudah dirancang. Hambatan administratif, koordinasi antar lembaga, 



JIMU: Jurnal Ilmiah Multidisipliner                                                                                                                                       
Vol. 04 No. 01, Tahun 2025, Hal. 2722-2733 e-ISSN: 3031-9498   

2732 |Jurnal Ilmiah Multi Disiplin (JIMU) 
 

dan verifikasi penerima manfaat menjadi tugas utama yang perlu disempurnakan, agar 

tidak terjadi keterlambatan atau penyalahgunaan dana yang justru berpotensi 

mengurangi kepercayaan masyarakat pada instrumen CWLS. 
 

KESIMPULAN 

Penelitian ini menyimpulkan ternyata Cash Waqf Linked Sukuk (CWLS) jika ditinjau 

dari perspektif maqashid asy-syari‟ah mampu mendukung keberlanjutan ekonomi dengan cara 

merangsang sektor komersial dan menciptakan keterkaitan yang saling menguntungkan 

sehingga memberikan dampak yang signifikan terhadap kesejahteraan sosial dan 

pembangunan ekonomi yang berkelanjutan. Hasil dan pembahasan dalam penelitian ini 

menujukkan bahwa CWLS mengkolaborasikan instrument waqaf uang dengan sukuk negara 

secara syariah melalui struktur akad seperti mudharabah, ijarah, wakalah, dan musyarakah 

sehingga dana waqaf dapat dikelola secara transparan, aktif, dan produktif untuk menjalankan 

program pemberdayaan dalam berbagai sektor seperti ekonomi, pendidikan, dan kesehatan. 

Secara teoritis, penelitian ini diharapkan memiliki manfaat pada peningkatan akses keuangan 

umat, peluang pemberdayaan UMKM serta dukungan terhadap program sosial yang memiliki 

dampak langsung pada kesejahteraan masyarakat. Penelitian ini juga menekankan bahwa 

implementasi potensi dari CWLS masih membutuhkan peningkatan literasi keuangan, 

perluasan jaringan penggalangan waqaf uang, dan efisiensi penyaluran dana agar dampak 

sosialnya lebih cepat dirasakan dan akuntabilitasnya tetap terjaga. Penelitian ini memiliki 

keterbatasan tanpa melakukan studi lapangan melalui wawancara, selain itu solusi untuk 

menjawab tiga tantangan dalam pengimlementasian CWLS diatas perlu untuk dikaji secara 

kompeherensif yang hal ini bisa menjadi peluang penelitian lebih lanjut di masa mendatang. 

Penelitian ini ditujukan kepada institusi atau lembaga pemangku kebijakan agar ada 

peningkatan kapasitas regulator keuangan Islam dan penyusunan kebijakan fiskal yang 

mendorong transparansi dan akuntabilitas pengelolaan wakaf, serta dukungan program 

edukasi keuangan syariah untuk meningkatkan literasi publik agar partisipasi CWLS 

meningkat secara inklusif. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Arafah, Santi. (2025).„Perspektif Maqashid Syariah Dalam Cash Waqf Linked Deposit: 

Implikasi Mashlahat Ekonomi Dan Sosial. Profjes : Profetik Jurnal Ekonomi 

Syariah, 04(01), 307–321. 

Ardiasyah, Muhammad Farid Abi, Muhammad Zen, dan Fatmawati. (2024).„Strategi 

Pemasaran Produk CWLS BWI Berbasis Dakwah Yang Diterapkan Oleh PT Bank 

Muamalat‟. ULIL ALBAB : Jurnal Ilmiah Multidisiplin, 3(8),  409–420. 

Fadhil, Rahmatul, and Nurbalqis. (2021).„Analisis Cash Waqf Linked Sukuk (CWLS) Dalam 

Perspektif Maqâshid Asy-Syarî‟ah‟. Al-Mizan: Jurnal Hukum Dan Ekonomi Islam, 

5(2),  1–18, doi:10.33511/almizan.v5n2.1-18 

Fandi, B., & Djalaludin, A. (2024). Instrumen Ekonomi Islam untuk Kesejahteraan Sosial : 

Eksplorasi Potensi Wakaf Uang di Indonesia. Istithmar : Jurnal Studi Ekonomi 

Syariah.8(50), 25–41. 

Faujiyah, A. (2025). Analysis of  Waqf Management in The Context of Islamic Finance: A 

Case Study on Cash Waqf in Indonesia. SAUJANA: Jurnal Perbankan Syariah Dan 

Ekonomi Syariah, 07(02), 135–149. 

Faiza, Nurlaili Adkhi Rizfa. (2023).„Potensi Cash Waqf Linked Sukuk Sebagai Instrumen 

Pemulihan Ekonomi Nasional Pasca Pandemi‟. Al-Muhasib: Journal of Islamic 

Accounting and Finance, 3(1), 1–16. 

 



JIMU: Jurnal Ilmiah Multidisipliner                                                                                                                                       
Vol. 04 No. 01, Tahun 2025, Hal. 2722-2733 e-ISSN: 3031-9498   

2733 |Jurnal Ilmiah Multi Disiplin (JIMU) 
 

Hanif, K., & Mawardi. (2025). Analisis Filosofis Larangan Riba Dalam Tinjauan Maqashid 

al- Shariah untuk Mewujudkan Keadilan Ekonomi. SAUJANA: Jurnal Perbankan 

Syariah Dan Ekonomi Syariah, 07(03), 1–26. 

Hanani, Ghana Qonitati, and Vinny Kurniaty. (2022).„Relevansi Pemikiran Ekonomi Menurut 

Umer Chapra Dan Konsep Uang Menurut Al-Ghazali. E-Qien: Jurnal Ekonomi Dan 

Bisnis, 9(2),  196–204 

Istifadhoh, N. (2025). Implementasi Nilai Spiritual pada Lembaga Keuangan Syariah 

Perspektif Maqāṣid Asy- Syarī ʿah. SAUJANA: Jurnal Perbankan Syariah Dan 

Ekonomi Syariah, 07(04), 130–146. 

Kusuma, Al-Halim, and Laila Rahmadani. (2023).„Imam Al-Ghazali Dan Permikirannya‟. 

EKHSIS: Jurnal Ekonomi Syariah Dan Studi Islam. 1(1),  23–31 

Lintang, Aisyah Sayidul, and Ali Hamdan. (2024).„Pemberdayaan Ekonomi Indonesia 

Melalui Investasi Wakaf Produktif Dompet Dhuafa‟. International Conference on 

Islamic Economic, 3(2),  319–339. 

Oftafiana, Triya, and Resa Nur Laila. (2024).„Peran Cash Waqf Linked Sukuk ( CWLS ) 

Dalam Pemerataan Ekonomi Dan Kesejahteraan Di Indonesia‟. EL-Mal: Jurnal 

Kajian Ekonomi & Bisnis Islam, 5(5),  3274–3288 

Pradina, A., P.,  Waluyo, and Kristantyo, H., D. (2025).„Analisis Pengaruh Sukuk Wakaf 

Terhadap Pemberdayaan Masyarakat Indonesia‟. JISEF: Journal Of International 

Sharia Economics and Financial, 4(1),  . 80–92 

Putri, Magfirah Maulidia, Hendri Tanjung, dan Hilman Hakiem. (2020) „Strategi 

Implementasi Pengelolaan Cash Waqf Linked Sukuk Dalam Mendukung 

Pembangunan Ekonomi Umat : Pendekatan Analytic Network Process (Anp)‟. Al-

Infaq: Jurnal Ekonomi Islam, 11(2), 204–225, doi:10.32507/ajei.v11i2.836 

Robban, Shofa, and others. (2025).„Integrasi Wakaf Dengan Instrumen Keuangan Syariah 

Melalui CWLS Di BSI Bojonegoro‟. Tafaqquh: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah 

Dan Ahwal Syahsyiah, 10(1),  63–76. 

Rozi, Fahrur, Tutik Hamidah, and Abbas Arfan. (2022). „Konsep Maqasid Syari‟ah Perspektif 

Pemikiran Al-Juwaini Dan Al-Ghazali‟, Iqtisodina: Jurnal Ekonomi Syariah & 

Hukum Islam, 5(1),  53–67 

Sa‟idaturrohmah, Nur. (2022).„Cash Waqf Linked Sukuk (CWLS) Untuk Ketahanan Ekonomi 

Di Masa Pandemi Covid-19‟, ADILLA : Jurnal Ekonomi Syariah, 5(1),  39–50 

Salsabila, Divia Inge, and others. (2022).„Studi Literatur Pemikiran Ekonomi Islam Al-

Ghazali: Relevansinya Terhadap Dinamika Ekonomi Global Saat Ini‟, Al-

Iqtisodiyah: Jurnal Ilmu Ekonomi Dan Ekonomi Islam,  60–75 

Sari, Maula, dan Marhaban.  (2022) .„Hubungan Ilmu Dan Agama Dalam Perspektif Imam 

Al-Ghazali‟. At-Tafkir: Jurnal Pendidikan, Hukum, Dan Sosial Keagamaan, 15(1),  

30–43, doi:10.32505/at.v15i1.4095 

Setiyowati, Arin, and Dewi Sri Hartini. (2024).„Bank Syariah Sebagai Mitra Distribusi Pada 

Produk CWLS Ritel SWR003 Perspektif Maqashid Syariah‟. JIEI: Jurnal Ilmiah 

Ekonomi Islam, 10(3), 2872–2883 

Syafril m. (2017).„Pemikiran Sufistik Mengenal Biografi Intelektual Imam Al-Ghazali‟. 

Jurnal Syahadah, 5(2),  1–26 
Sholichah, I. U. (2022). Realisasi Maqashid Syariah Index (Msi) Dalam Menguji Performa Perbankan 

Syariah Di Indonesia. Madani Syariah, 5(2), 141–151. 
 

 


